In dialogo

Laresistenza come
risposta collettiva al
trauma dell’'oppressione






Introduzione

Questo opuscolo contiene l'intera trascrizione dell’in-
contro con la psichiatra, psicoterapeuta e autrice Samah
Jabr, in dialogo con il collettivo antipsichiatrico Senza-
numero e l'associazione teatrale nontantoprecisi, avve-
nuto il 28 febbraio 2025, in occasione della presentazio-
ne italiana del suo libro "Il tempo del genocidio. Rendere
testimonianza di un anno in Palestina”. Senzanumero ¢
un collettivo nato nel 2015 a Roma dall’esigenza di di-
fendersi dai e ripensare i paradigmi della psichiatria, per
cercare di cucire reti sociali e immaginare insieme delle
alternative alla violenza del sistema psichiatrico.
L"organizzazione di questo evento ha creato i presup-
posti per un incontro e un dialogo tra il collettivo Senza-
numero e la realta dell’associazione nontantoprecisi,nata
vent’anni fa all’interno dell’ex ospedale psichiatrico di
Roma “Santa Maria della Pieta” e da allora impegnata a
portare le persone psichiatrizzate al di fuori delle mura

della psichiatria attraverso il teatro. L'incontro, infatti,



si € svolto nello spazio che solitamente ospita il labora-
torio teatrale e ha permesso l'inizio di una condivisione
e uno scambio che continua anche oggi.

Pio che mai in questo momento € importante esplici-
tare la nostra solidarieta alla resistenza palestinese e la
nostra partecipazione alla lotta contro il colonialismo -
che é la stessa lofta che portiamo avanti contro la vio-
lenza psichiatrica e medica che consolida il colonialismo,

I

opprimendo le persone considerate "inumane”, inferiori,
bisognose di civilizzazione. Nella storia dell’occupazio-
ne della Palestina da parte di Israele questi poteri-saperi
sono stati cruciali nello sviluppo e nella sperimentazione
di tecniche di tortura mirate a logorare e distruggere la
resistenza e le esistenze anticoloniali.

Le riflessioni di Samah Jabr, che pongono al centro
l"insufficienza degli strumenti della psichiatria occiden-
tale di fronte al trauma collettivo e sistemico e la vio-
lenza epistemica che ne conseque, risultano tanto ap-

propriate per la resistenza in Palestina quanto per la

lotta antipsichiatrica nel nostro contesto, senza perdere

2



di vista le dovute specificite.

Questa trascrizione € stata pensata per poter diffon-
dere in modo accessibile il contenuto della registrazione,
disponibile sul sito senzanumero.noblogs.org e per con-
dividere pratiche di resistenza. Anche se la narrazione
psichiatrica diffusa isola e individualizza sempre di piu le
nostre lotte, dobbiamo ricordare che 'unica "cura” al-
l"oppressione sionista € la fine dell’occupazione e, allo
stesso modo, possiamo immaginare il benessere collettivo

solo nella liberazione di tutt*.

Collettivo Senzanumero






SUMUD
La resistenza come risposta collettiva

al trauma dell’oppressione

M.o: Allora, benvenute e benvenuti a Posto, luogo che
vado a presentarvi cosi ci collochiamo. E un posto della
cooperativa Passepartout dove svolgono le loro attivita
i nontantoprecisi che sono i co-organizzatori di questo
clamoroso evento, insieme al collettivo Senzanumero e a
Sensibili alle foglie. I nontantoprecisi sono un gruppo
che fa ricerca teatrale, iniziata dentro l'ex manicomio di
Roma a Santa Maria della Pieta e che tramite il teatro ha
maturato idee e corpi, attraverso i quali siamo usciti da
quella situazione di lager dell’ospedale psichiatrico.
Nel corso dei tanti anni di lavoro, di attivita teatrale,
tante persone, tanti vomini e tante donne, hanno vira-
to la loro vita attraverso il teatro. Il teatro e stato il

mezzo attraverso il quale abbiamo provato a confliggere,



a "contro-effettuare”, per dirla con un termine un po’
esagerato forse, la violenza che decide dei corpi, che de-
cide dei nomi dei corpi; quella stessa violenza che poi si
individua appunto in un soggetto, in un individuo e che
lo fa star male. Il malessere dell’individuo pare sorgere
semplicemente da un individuo che sta male invece noi
pensiamo che l"individuo, il soggetto, il corpo € soltanto
l"ultimo elemento, o processo - per cosi dire - sul quale
si incarna la violenza della nostra societda. A propo-
sito di violenza, oggi stiamo vivendo una violenza fuori
dall’ordinario: un genocidio, di cui Samah ci raccontera.
Facendo le inevitabili distinzioni, possiamo dire che quel-
lo noi abbiamo provato a fare in questi anni é prendersi
cura delle circostanze, il che ha significato per noi fare
una sorta di rivoluzione, nel qui ed ora. Trasformare
lo stato presente delle cose, quello stato presente delle
cose che precipita nei corpi e ce li torce, ce li distrugge,
ce li nomina. Per noi, prendersi cura delle circostanze
ha significato e significa provare ad uscire dalla morsa

del capitale.



Il teatro, quindi, per noi qui € un luogo di conflit-
to. E’ il luogo privilegiato del politico, per quanto non
in assoluto. Tramite questo lavoro teatrale di ricerca,
siamo usciti dall'istituzione psichiatrica, istituzione dal-
la quale non si esce mai. L'istituzione psichiatrica non ¢
"istituzione in sé ma é la somma: é la citta, é il lavoro,
é il traffico cittadino etc etc. E noi ci stiamo dentro,
stiamo fuori, stiamo dentro e stiamo fuori. Lavorare,
pero, su questo dentro-fuori € un movimento virtuoso
che in qualche modo ha aperto spazi di liberta e quindi
di benessere. Non voglio parlare troppo perché ci siamo
detti che, insomma, l'occasione € ben altra che raccon-
tare le vicende di un gruppo teatrale. L'ultima cosa che
dico é che la societa, qui in Italia, in occidente, questo
presunto occidente, ci ha polverizzato e ci ha separato.
Oggi questi granelli di polvere si stanno ricompattando
in un ftessuto, in un campo siamo tanti, un boato di gente
giovane. E’ incredibile e sono emozionato, siamo emo-
zionati tutti ed € incredibile stare qui in tanti. Esistiamo

qui e ora nonostante quello che ci sta succedendo, che

7



sta succedendo nel mondo. Noi abbiamo Lampedusa do-
ve accade quello che sappiamo, un altro olocausto, i neo
neo fascisti, come dico io, che governano questo cavo-
lo de Paese pero eccoci qua. Sono emozionato e anche

vagamente felice, e passo la parola.

M.a: Io sono M.a del collettivo Senzanumero e de-
vo dire che oltre all’occasione di avere Samah con noi,
abbiamo avuto la possibilita di incontrarci con i nontan-
toprecisi e quindi un’occasione doppia. Anch’io sono
emozionata. Brevemente, Senzanumero é un collettivo
antipsichiatrico nato 10 anni fa perché qualcuno che co-
noscevamo € entrato nel circuito del sistema psichiatrico,
di cui abbiamo conosciuto i molteplici aspetti. Ci siamo
resi conto che e uno di quei sistemi repressivi che in
realta non vengono considerati tali.

Molte persone non conoscevano affatto quelli che so-
no i metodi psichiatrici, che sono di sopraffazione, sono
autoritari, sono violenti anche quando non raggiungo-

no quelle forme cosi acute di violenza. Pensate che,



per esempio, la persona che soffre, che ha una soffe-
renza psichica, e che viene gia definita malato mentale,
€ una persona costretta ad essere curata nei modi che
la psichiatria decide. Non ha la liberta di decidere da
chi essere curato, soprattutto se € una persona che non
ha capacita economiche, che spesso viene affidata ad
uno psichiatra del Centro di Salute Mentale del quartiere
senza avere la possibilita di cambiarlo. Nonostante un
rapporto del genere dovrebbe essere un rapporto assolu-
tamente scelto, non c’é questa possibilita. Ha L'obbligo
di presentarsi ogni tot giorni al CSM e spesso, se non
si presenta, il ricatto & quello del Trattamento Sanitario
Obbligatorio. Queste sono solo le forme pio blande di
cui noi abbiamo riscontrato l'intrinseca violenza. Mol-
te persone, quando noi ne parliamo, sono stupite perche
esiste ancora l'elettroshock, in Italia. Esiste la conten-
zione meccanica: ci son dei compagni antipsichiatrici,
il collettivo Artaud che magari molti di voi conoscono,
che stanno sequendo una causa a Pisa contro una delle

multinazionali della salute che seque sia persone psi-

9



chiatrizzate, sia persone con autismo e varie tipologie di
disabilita. A seguito di una denuncia avvenuta da parte
di alcuni genitori di questi ragazzi, sono state instal-
late delle telecamere grazie alle quali si sono scoperti
maltrattamenti fatti di percosse, ma anche di metodi in-
credibili di contenimento della persona in fase di acuzie,
come quello di di avvolgerla in un tappeto per contenerla
e bloccarla.

La psichiatria, sequendone un po’ il suo percorso sto-
rico, ¢ sempre andata a braccetto con quello che ¢ il
potere. Li dove con potere possiamo intendere lo Stato
o la religione. Ed e sempre andata a braccetto poiche
ha sostenuto quei comportamenti che si decideva fossero
normali, fossero conformi, fossero accettati. E cosi in
realta ¢ ancora oggi e, come diceva prima M.o, in que-
sta societa ormai, nel contesto in cui viviamo, in questo
piccolo occidente, sono anni che ci portano a rifugiarci
nell’individualita, come se le cose non possano essere
risolte in maniera collettiva. Ognuno si salvi come puo e

salvi se stesso. Quindi per noi era fondamentale parlare

10



con Samah del concetto di Sumud che significa resisten-
za, che é resistenza collettiva ma anche individuale, ma
che e anche la cura, la liberazione, la riappropriazione
della dignita e di un’identita individuale e collettiva. Ed
e solo attraverso la resistenza, con L'opposizione all’or-
rore sionista, che il popolo palestinese riesce a trovare
un proprio se, un'identita anche collettiva.

Qui, in questo occidente, basti pensare al Covid e alla
risposta di quello che ¢ il il piano nazionale di resilienza,
in cui questo tfermine non ha in sé nessun concetto di re-
sistenza bensi di adattamento alle condizioni in cui siamo
costrette a vivere. Per cui questo aspetto, Sumud, per
noi era fondamentale da approfondire con Samah. Poi
questo sara un dialogo aperto con Samah quindi chiunque
di voi voglia intervenire € il benvenuto. Come Senzanu-
mero € questo quello che cerchiamo di fare: sostenere
quelle che sono le reti sociali e affettive della persona
che si frova in un momento di crisi - che puo essere anche
un momento breve della propria vita - come modo anche

per difendersi dalle violenze di cui M.o parlava prima e a

11



cui siamo tutte e tutti sottoposti. Nei casi di esperienze
tragiche come il TSO o la farmacologizzazione forzata,
che espongono alla croncizzazione di un malessere, cre-
diamo che sia determinante dare una forte importanza a
quelle che sono le relazioni e il supporto alla persona
perché quella puo essere cura. Riteniamo che la soffe-
renza psichica, come dice chiaramente Samah, non sia
assolutamente una questione del soggetto, dell’indivi-
duo, ma é procurata dalle condizioni in cui viviamo. Una
societa fatta di competizione, performativita, produttivi-
ta, isolamento non puo che causare sofferenza, disagio e
difficolta nel vivere. Grazie perche siete tante e tanti e

diamo la parola a Samah.

Samah: Grazie mille e grazie a "Il Posto” per aver
trovato una connessione tra la situazione in Palestina,
la salute mentale in Palestina e le vostre priorita. E
molto strano essere una psichiatra invitata da un collet-

tivo antipsichiatrico, ma mi sto abituando a questo tipo

di contraddizioni. Ringrazio tutti voi per essere venuti,

12



siete numerosi ed € bello vedere cosi tante persone uni-
te per amplificare la voce dei palestinesi e per mettere
al centro la tragedia a cui stiamo assistendo in Pale-
stina. Anche grazie alla nostra piccola interazione di
poco fa, mi sono resa conto che avete moltissime priorita
da affrontare eppure siete riusciti a frovare un punto di
incontro, una crossezionalita che puo in qualche modo
favorire un dialogo anche con la nostra situazione. E’
molto importante per me che siate riusciti a fare spazio
ad un discorso cosi.

Mi piacerebbe cominciare evidenziando alcune cose
comuni che ho notato durante |'introduzione dei due col-
lettivi: la prima riguarda il teatro, ma l'arte in generale.
Il teatro e l'arte sono spazi che consentono di parlare
di cio di cui normalmente non si riesce a parlare. Ho
passato molto fempo a domandarmi come possiamo spin-
gere le persone a parlare delle cose che sono dolorose
o indicibili. La memoria o il ricordo del trauma possono
essere devastanti, e l'arte e il teatro possono diventa-

re degli spazi di transizione che consentono di parlare

13



e affrontare l'indicibile. Un altro punto e quello della
fiducia e dell’aspetto collettivo dell’esperienza umana:
e molto tempo ormai che mi batto per promuovere uno
spostamento dell’approccio alla salute mentale dall’in-
dividuale al collettivo. Questo risponde ad un’esigenza
che é basata su un’analisi dei costi e dell’efficacia, che
¢ legata al fatto che non abbiamo le risorse per met-
tere chiunque singolarmente su una sedia e affrontare i
problemi individualmente ma anche, e soprattutto, che il
dolore che ci troviamo ad affrontare e prevalentemen-
te collettivo e quindi collettivamente viene espresso in
maniera migliore.

La saggezza e la conoscenza che vengono generate in
gruppo, collettivamente, durante "interazione, non equi-
vale alla somma delle conoscenze dei singoli che vi par-
tecipano percheé l'interazione € una sfida per le nostre
menti e quindi genera una conoscenza e delle emozioni
estremamente piu profonde, soprattutto aiutando a ge-
nerare un senso di appartenenza, concetto fondamentale

per la salute mentale e per il benessere in generale. Cio

14



che osservo nella nostra esperienza coloniale & che mol-
to spesso si viene presi di mira non perché si € Amhed
o Abdul ma perche si appartiene ad un gruppo, perche si
ha un senso del noi. Molto frequentemente questo porta
ad una reazione, ovvero che l'individuo, per cercare di
sopravvivere, mira a disconnettersi dal gruppo e a diven-
tare un io e quindi si ha una somma di io, io, io. Questo
crea un danno al tessuto sociale. I collettivi, i grup-
pi, tutte queste attivita che portano insieme le persone,
aggiustano questo tessuto sociale danneggiato e questo
ecco € un altro punto di incontro fra di noi.

Non sono qui per fare un monologo, eccomi qui: una
psichiatra in un collettivo antipsichiatrico e una palesti-
nese che e pronta a condividere la sua esperienza. Sono

felice di dialogare con voi e aspetto le vostre domande.

15



16



Collezioniamo tre domande alla volta.

Domanda 1: La mia domanda é sul concetto di Su-
mud. Possiamo dire che Sumud é un ampliamento tramite
["ordine di idee della resistenza di quello che chiamiamo
resilienza, e cioé non solo un adattamento individuvale
ad un sistema che non cambia ma anche un’azione di
cambiamento del sistema. La cosa che mi interessa-
va chiedere era: in quanto psichiatra, quali protocolli
clinici usa per attivare processi di costruzione di resi-
stenza collettiva visto che in generale il rapporto é sem-
pre quello di medico-paziente e quindi pensato a uno a
uno? Quindi in che senso si attivano dei processi di cura
collettiva e come si fa?

Domanda 2: Rimango anche io sul clinico anche se
da un altro punto di vista: siccome ovviamente trattera
tantissimi disturbi da stress post traumatico mi chie-
do come si interviene quando questo stress non viene
solo rivissuto ma é continuo, ovvero le persone sono

sottoposte continuamente a tipi diversi di stress. Vo-

17



levo inoltre sapere se usa delle terapie farmacologiche
e quali difficolta incontra a causa dell’apartheid anche
farmacologico esistente tra israeliani e palestinesi.
Domanda 3: Mi chiedevo come si relaziona alla fe-
de religiosa dei palestinesi, e di come questa giochi un
rvolo all’interno della resilienza del popolo palestine-
se. Perché sicuramente e qualcosa che per molti di noi

é fuori dal conosciuto e quindi molto interessante.

Samah: Vi ringrazio per queste domande, cominciamo
dalla prima sul Sumud e sulle pratiche collettive per la
salute mentale: Cominciamo con il dire che il Sumud non
e un protocollo, ma una nozione profondamente radicata
nella cultura e nel sistema valoriale palestinese. Basti
pensare che il concetto di Sumud esiste da piu di cento
anni. Ne troviamo delle tracce gia nella letteratura pro-
dotta durante il mandato britannico piu di cento anni fa.
Il Sumud va aldila del concetto di resilienza psicologi-
ca che ne é comunque parte. Il sumud € perseveranza,

e resistenza. E trovare il modo di trovare una propria

18



"agency” che si sconfri e che ci porti fuori dalla sen-
sazione di impotenza. ¢ un insieme di azioni che puo
essere svolto con un ampissimo spettro di modalita volte
a contrastare 'occupazione. Dall’educare i bambini in
modo che crescano con una buona competenza, che pos-
sano rendersi utili dal punto di vista sociale; ripiantare
un albero che é stato sradicato; ricostruire le case che
sono state distrutte; continuare a vivere sul territorio
palestinese. Il Sumud é qualcosa che ci viene trasmes-
so, lo abbiamo ereditato dai nostri genitori e dai nostri
nonni. E qualcosa che ha aiutato i palestinesi a sopravvi-
vere a ogni tentativo di annientarli. E qualcosa, questo
tentativo di annientarci, simile a cio che abbiamo visto
accadere in altri luoghi: e quello che e avvenuto ai na-
tivi americani, ai nativi australiani, € lo stesso obiettivo
coloniale. Ecco, il Sumud é una forma di sfida a questo
obiettivo coloniale di annientamento. Ora veniamo alle
pratiche collettive. Nel corso dell’ultimo anno e mezzo
abbiamo assistito ad un intensificarsi senza precedenti

dell’attacco contro la Palestina e abbiamo visto crollare,

19



collassare il sistema sanitario, abbiamo visto gli ospe-
dali chiudere, 1 centri smembrarsi. Lo staff che é stato
costretto a spostarsi e a trasferirsi & stato preso deli-
beratamente di mira, ha perso parenti e persone care.
Al contempo, mentre il sistema sanitario collassava, ab-
biamo assistito ad un’iniziativa dal basso delle persone
che hanno iniziato a raggrupparsi spontaneamente, per
esempio riunire i bambini per educarli perche continuas-
sero a ricevere un'istruzione. Abbiamo visto gruppi di
persone che si sono raggruppati per continuvare a canta-
re, a tfrasmettere quindi anche una conoscenza popolare
delle nostre canzoni, non solo del nostro patrimonio ar-
tistico. Abbiamo visto giovani donne raggrupparsi per
leggere il corano e trovare delle soluzioni per delle pro-
blematiche che condividevano. Abbiamo visto le persone
raggrupparsi per condividere compassione, per celebrare
le piccole cose. Ecco, questi ambienti di gruppo sono sta-
ti autonomi e noi come professionisti dobbiamo osservarli
e restare colpiti da questo, senza cercare di soverchiarli

ma piuttosto aiutare e facilitare questo raggruppamen-

20



to, questa creazione di ambienti collettivi. Soprattutto,
dobbiamo imparare da quello che le persone ci stanno di-
cendo perche evidentemente se questa € la ricerca que-
sto € quello che funziona per loro e quindi dobbiamo

diventare dei facilitatori in questo senso.

Riguardo alla seconda domanda, contiene una piccola
trappola sulla terapia farmacologica, perché naturalmen-
te sono un medico e una psichiatra ed é ovvio che mi sia
capitato di usarla! Ma solo dopo aver esaurito tutte le
possibilita di aiutare quella persona e solo quando c'é
una componente neurobiologica che non possiamo igno-
rare. Sicuramente non uso una terapia farmacologica per
trattare una sofferenza sociale. Quando si presenta da
te una donna che ha subito degli abusi e piange e sta
male non le dai del prozac, come avviene qui in occiden-
te, perché cosi la rendi pit insensibile e intorpidita in
reazione all’abuso, vorrai invece supportare la sua per-
sona e il suo potersi autodeterminare di modo che abbia

la possibilita di affrontare quell’abuso. Per cui, io uso

21



si la terapia farmacologica ma al contempo cerco sem-
pre di evitare la patologizzazione e la medicalizzazione
non necessaria. Come dicevi tu prima, vediamo moltis-
simi sinfomi di trauma ma il trauma € anche ripetuto e
questo ci mette a dura prova nel nostro lavoro. Io per
esempio ho lavorato con vittime di tortura, e loro ogni
volta che fissiamo il secondo appuntamento mi dicono:
"si, se non vengo di nuovo imprigionato...”, per cui que-
sta loro incertezza e la costante minaccia che qualcosa
di brutto possa accadere loro ¢ un enorme ostacolo al
lavoro che facciamo con loro, e spesso vengono arrestati
di nuovo. Lo stesso accade per una famiglia in lutto a
cui uccidono il figlio in uno scontro con l'IDF e in po-
chi giorni il fratello verra arrestato e in pochi mesi la
casa demolita, per cui € una storia senza fine con even-
ti traumatici collettivi, per cui cosa facciamo in questa
situazione? Una delle cose che so del trauma é quanto
e disastrosa la sensazione di impotenza, per cui la cosa
peggiore € non fare niente, bisogna fare qualsiasi cosa

aiuti le persone, reagire alla situazione e non essere pie-

22



trificati dall’impotenza. Questa € espressione della loro
agency. E l"espressione dell’agency € in un certo modo
umanizzante anche se quello che fai & solo una piccola
goccia in faccia ad un potere soverchiante e schiaccian-
te. Nei giorni passati ho avuto discussioni sulla tortura
qui in Italia e qualcuno mi ha detto che documentare lo
ha aiutato a trattare col trauma creando una narrativa
riguardo al tema. Penso, quindi, che per aiutare le per-
sone palestinesi a parlare, creare una narrativa in faccia
alla narrazione dei media mainstream, sempre noncuran-
te, insensibile alla nostra esperienza, € un modo per
riguadagnare il nostro senso di autodeterminazione. E
per coloro che riescono a fare qualcosa in piu del solo
raccontare la loro storia, beh quello € ancora un passo
in piv in direzione della "guarigione” (recovery). Una
delle prime lezioni che ho imparato come professionista
della salute mentale e che non sono una salvatrice e che
devo conoscere i miei limiti, perché con l'aspettativa di
essere una salvatrice sarei sempre delusa e frustrata.

Se mi vedo invece come una testimone o una compagna

23



per questa persona che sta attraversando un percorso
traumatico, sarei invece realistica su cio che posso of-
frire e la persona cosi non rimane delusa da aspettative
troppo alte. Se riusciamo, quindi, ad equilibrare tutti
questi elementi possiamo in qualche modo fornire aiuto e
supporto quando ce n’é bisogno. Un’ultima cosa sull’inu-
suale espressione del trauma tra le persone palestinesi,
recentemente ho sentito pit persone dirmi "sto prepa-
rando la mia borsa della Nakba”, sapete cos’e? La Nakba
e l"evento accaduto nel 1948 in cui la maggior parte del-
le persone palestinesi sono state cacciate, ad oggi tutti
ne sono a conoscenza, fa ormai parte della nostra storia.
Adesso lo stiamo vedendo accadere a Gaza e nella West
Bank, e moltissime persone palestinesi tra cui insegnanti,
ingegneri, studenti universitari vengono da me e in modo
molto spontaneo mi dicono che stanno preparando la lo-
ro borsa della Nakba. Io chiedo loro: cosa c’é nella tua
borsa della Nakba? Loro rispodono di avere documenti
importanti, foto di famiglia, chiavi. Questa espressione,

che puo essere facilmente capita nell’esperienza pale-

24



stinese, ma che puo essere shockante per le persone che
non vivono in Palestina, € solo un dettaglio ordinario
normale che vi fa capire il livello di incertezza in cui
le persone vivono. Noi professioniste dobbiamo essere
pronte ad accogliere quel livello di incertezza, dobbia-
mo aspettarcelo. Spesso io so che un paziente viene a
trovarmi oggi ma non sono sicura che lo vedro ancora,
per cui faccio il massimo che posso fare in un incontro.
E" importante riflettere su come possiamo rimodellare i
protocolli di emergenza che abbiamo, di modo che pos-
sano davvero essere adatti ad una risposta di emergenza
e non per un lavoro ordinario alla clinica. Questi sono
solo alcuni esempi. (ndr Agency: e la voce attiva, la
capacifa di riguadagnare la propria capacita di agire, la
propria agentivita).

Passo ora alla domanda sulla fede religiosa. Ma pri-
ma di tutto cos’é la fede? E l'insieme delle credenze

fondamentali che che si hanno su di se, sugli altri e sul

mondo, e la fede religiosa puo modellare questo pensie-

25



ro su di se, gli altri e il mondo. Questo gioca un ruolo
molto importante nella cultura palestinese, anche i valori
nazionali giocano un ruolo su come vediamo noi stessi,
gli altri e il mondo. Come prima cosa vorrei parlare
della fede religiosa indipendentemente se sia musulma-
na, cristiana o altro. Ieri mi hanno fatto una domanda
sulle risorse che abbiamo in Palestina, risorse materiali,
risorse umane come professionisti della salute: quelle
che abbiamo sono pochissime, ma abbiamo importantis-
sime risorse culturali e spirituali dalle quali le persone
palestinesi traggono forza e sumud in situazioni difficili.
Per cui la fede religiosa non aiuta solo le persone ad es-
sere pazienti con le circostanze difficili, ma contribuisce
anche alla nostra credenza di avere il diritto di vivere
autonomamente come esseri umani sulla nostra terra. Il
nostro credere nella dichiarazione universale dei diritti
umani ci fa comprendere che non € solo un diritto essere
coinvolti nella resistenza -come sancisce |'articolo della
dichiarazione che lo garantisce come diritto- ma le perso-

ne palestinesi lo pensano anche come un dovere. Inoltre,

26



vorrei dire che il trauma, e il frauma causato da atti di de-
liberato colonialismo, non mira solo a danneggiare il fuo
fisico, il fuo corpo o a renderti schivo, ansioso, impaurito
ma € ancora piu profondo, e ha |'obiettivo di cambiare
il tuo sistema di valori. In risposta a questo profondo
e deliberato trauma colonialista, le persone palestine-
si traggono importanti lezioni principalmente dalla loro
etica islamica per aiutarle a frattare con le aggressioni
e le violenze. Voglio darvi due esempi concreti di cose
che ho sentito direttamente dalle persone: il Corano ¢
un libro piccolo e dato che é piccolo non c¢’é molto spa-
zio per le ripetizioni, ma c’é un verso che viene ripetuto,
che parla di un confronto avvenuto tra Mosé e i faraoni
con chiare istruzioni di andare dal faraone in quanto fra-
sgressore. C’é un obbligo. Molti palestinesi, da queste
chiare istruzioni, capiscono che é nostro dovere lottare
contro tutte le ingiustizie, non possiamo semplicemente
dire: "Non mi ha toccato personalmente per cui non ho
nulla da dire a riguardo”. Per cui, per coloro che credo-

no nell’etica islamica € proprio una responsabilita umana

27



combattere contro le ingiustizie, poi certo possiamo di-
battere fino a domani sulle modalita, sul come lottare e
infatti questo e un tema di cui discutiamo molto noi pale-
stinesi. L'altra cosa comunemente usata dai palestinesi
e la citazione di fede, che spesso aiuta le persone ad
essere pazienti con le perdite e i lutti che derivano dalla
lotta. Ogni nazione glorifica i propri martiri, ora io non
ho avuto tempo di fare un giro turistico a Roma ma sono
certa ci siano statue di soldati. Sono stata un paio di
volte in Italia ed entrambe le volte mi sono state rega-
late bandiere partigiane, per cui le persone glorificano e
rispettano coloro che hanno combattuto le ingiustizie e
lo stesso fanno le persone palestinesi. Questa € un’area
in cui i valori nazionali e quelli religiosi si incontrano, il
rispetto per coloro che non accettano il loro assogget-
tamento, la loro oggettificazione, che combattono per la
liberta e per il diritto di vivere come esseri umani. Se
posso aggiungere una cosa: il ragazzo che ha fatto la
domanda, correggetemi se sbaglio, mi pare abbia anche

chiesto che ruolo gioca la religione nella nostra pratica,

28



e devo dire che noi come professioniste della salute non
tiriamo mai fuori l'argomento della religione, ma se ¢ la
persona stessa nel discorso a tirarla fuori allora noi sia-
mo pronte a riceverla, ad accoglierla. Non lo facciamo
mai noi per primi perché puo sortire 'effetto contrario,
se questa persona non condivide questo sistema di valori
e credenze puo essere una pretesa un po’ troppo grossa
sul suo ego che puo innescare sentimenti negativi o sensi
di colpa. Quindi non é qualcosa che tiriamo fuori noi, ma
se le persone vengono da noi e parlano della religione
come di una risorsa, noi accogliamo quello che dicono e
prendiamo atto del fatto che la religione puo essere una

risorsa importante per queste persone.

Domanda 1: Avrei una domanda o piu precisamente
un’osservazione. Vorrei dire che siamo noi che ci po-
niamo i nostri problemi e in generale siamo noi che ci
poniamo gli stessi problemi, non ce li puo porre nessuno
i problemi che abbiamo. Siamo solo noi che nella nostra

mente ci poniamo i problemi anche se ce li pongono noi

29



non possiamo porceli, cioé non ci possiamo creare dei
problemi se non ce li creiamo prima noi anche se gli altri
ce li creano, questo volevo dire.

Domanda 2: Non vorrei dilungarmi troppo sulla que-
stione religiosa perché so che non é [’essenziale del-
la pratica di Samah ma volevo approfondire quello che
hai detto finora: hai menzionato la religione cristiana e
quella musulmana, il ruolo che ha anche nella resisten-
za perché i resistenti riconoscono le ingiustizie come un
attacco ai loro sistema di valori e ai diritti fondamentali
e dunque sentono un dovere a resistere. Vorrei sape-
re che posto ha [’ateismo nella cultura palestinese: ci
sono delle persone atee che hanno avuto ruoli - penso
al fronte popolare e altri - fondamentali nella lotta per
la liberazione della Palestina e per il riconoscimento
palestinese, dunque le convinzioni sono le stesse anche
nella cultura palestinese atea. Inoltre in Palestina ci
sono anche internazionalisti, atei, anarchici e vorrei sa-
pere perché non li hai menzionati per niente, se sono

proprio insignificanti e o se si inserisocno in qualche

30



modo nell’insieme della resistenza.

Domanda 3: Buonasera, noi ci eravamo visti anche
mercoledi e nella scorsa occasione avevamo parlato del
concetto di resistenza, del sumud e del ripiantare un
albero quando viene sradicato. Ed eravamo arrivati ad
uno dei problemi che é il capitalismo e il colonialismo
psicologico, e il problema che soprattutto qua in occi-
dente noi cresciamo con una cultura colonialista dentro
una cultura capitalista, del tutto contraria ai valori della
resistenza perché inneggia all’egoismo e all’individua-
lismo; e quindi anche in questo caso nella psichiatria
molto spesso si parla di curare le vittime, di trovare
sollievo per le vittime mentre invece mai si parla del-
la possibilita di curare i carnefici o comunque coloro
che compiono delle violenze nei confronti dei piu debo-
li. Quindi volevo chiedere in una prospettiva piu ampia
possibile se c’é un metodo per pensare alla guarigione
dei carnefici e non delle vittime. Anche perche per chi
un po’ si espone sulle tematiche della Palestina non ha

bisogno di arrivare in israele per trovare dei sionisti,

31



talvolta il sionista é dentro casa, é il tuo vicino o il
tuo compagno di scuola. Su certe tematiche ho trovato
grande difficolta a parlare e ne sono uscito danneggia-
to. Mi chiedevo, per questo, se ha mai affrontato questa

questione.

Samah: Ok, penso che riusciro ad essere breve con que-
ste fre domande. La prima che riguardava i fattori ester-
ni ed interni: c'eé sempre un’influenza reciproca tra la
vulnerabilita interna e lo stress causato dall’esterno, ma
in certe esperienze il fattore esterno € cosi enorme e so-
verchiante, schiacciante che puo spezzare qualsiasi per-
sona e in luoghi in cui c’é violenza sociale e politica il
peso del fattore esterno puo essere molto grande sulla
salute delle persone. Per cui quando pensiamo che il
problema provenga dall’interno, una psicoterapia indivi-
duale & necessaria, quando ha a che fare con una violenza
che proviene dall’esterno e col pericolo, allora abbiamo
bisogno di cambiare le strutture di potere che creano

tutta questa sofferenza. Questo per quanto riguarda la

32



prima domanda.

Per la seconda domanda: si certo prima non ["ho af-
frontato, ho solo menzionato brevemente che la fede puo
essere nella religione o nei valori nazionali e coloro che
sono coinvolti nella resistenza e non fanno parte di grup-
pi islamici, nell’esperienza palestinese, son vincolati dal-
la loro etica e dal loro impegno in questi valori nazionali.
I valori umani possono essere atei, possono essere se-
colari e anche molti altri gruppi, magari percepiti solo
come se le loro azioni fossero dettate puramente dal-
|"etica islamica, anche in quel caso € una combinazione
della loro comprensione e conoscenza dei diritti umani
e dell’etica in generale. In piu c'e l'etica islamica, che
e molto forte e decisa nell’aiutare le persone e lo fa
principalmente in due modi: prima di tutto sentendo la
responsabilita di lottare per i loro diritti, secondo quello
di sopportare il peso delle perdite e delle conseguenze
di quella posizione cosi difficile. Tornando al discorso

degli internazionalisti che condividono la causa palesti-

33



nese, penso che nel mondo, a dispetto degli orrori e di
tutta questa mentalita coloniale, ci siano molte persone
con buone intenzioni e buona fede che possono incontra-
re le persone palestinesi grazie al nostro senso comune
di umanita. La solidarieta globale con la Palestina parte
da questa posizione, persone che sanno cosa sia |'empa-
tia, i1 diritti umani, che hanno virtu che condividono con
le persone palestinesi e che possono quindi rispondere e
reagire all’esperienza palestinese. In pio, nel mondo ci
sono molte persone che hanno una storia simile, per cui
anche se non hanno una posizione netta sulla questio-
ne dei diritti umani vedono comunque i loro antenati nel
nostro modo di comportarci, nei nostri occhi e questo
scatena in loro una risposta. Le persone sudafricane,
le persone irlandesi per esempio hanno avuto esperien-
ze simili e questo li rende piu sensibili alla questione

palestinese.

Alla terza domanda vorrei dedicare un po’ piu di at-

tenzione, prima di tutto perche e stato difficile per me

34



capirla e penso che ti daro una risposta complessa. Se ho
capito bene riguarda il colonialismo psicologico e cura-
re |"oppressore. Voglio dire che non & cosi facile come
sembra perché, in aggiunta a quello che dicevo prima
sulle brave persone che ci sono nel mondo e la loro con-
nessione e risposta alla difficile situazione delle persone
palestinesi, ci sono anche molte brave persone che non
sentono di avere alcuna responsabilita e non si sento-
no agenti attivi nella situazione. Vediamo che possono
essere sfruttate da poteri malvagi. Le persone professio-
niste della salute mentale qui presenti saranno familiari
con l'esperimento di Milgram (Obedience to Authority:
An Experimental View) e |'esperimento dell’Universita
di Standford (The Standford prison Experiment). Questi
esperimenti psicologici ci mostrano come persone ordi-
narie o "brave persone”, quando non riescono a sfidare
il potere e ["autorita, quando pensano che ci sia un'ac-
cusa mossa da una posizione di potere tendono solo ad
ubbidire. Questa € una realta psicologica molto peri-

colosa perché non penso che il male cascato sulle vite

35



delle persone palestinesi e di altri gruppi marginalizzati
sia dovuto solo al modo in cui il potere viene attuato, ma
anche a tutto il silenzio, a tutta la neutralita di un nu-
mero enorme di persone. Molto sta nella responsabilita
della terza parte, quella maggioranza che sta in silenzio
di fronte all’orrore, al genocidio. Penso che questo sia
molto importante e penso che sia pio gratificante par-
lare a questa sezione di persone piuttosto che curare
l"oppressore. Ora, riguardo appunto al perpetratore, al-
l"oppressore, mi sfugge quale sia la diagnosi, sono malati
o sono crudeli? Se sono malati allora forse possono es-
sere favorevoli o propensi ad un trattamento, ma se sono
crudeli, abbiamo diversi momenti storici di cui possiamo
approfittare per far svegliare le persone dalle loro posi-
zioni arroganti. E penso che il 7 ottobre sarebbe potuto
essere uno di quei momenti, sarebbe potuto essere un
momento per poter dire al mondo, agli israeliani, ai go-
verni occidentali, che supportano israele: "Svegliatevi!
quello che succede non viene dal nulla, é provocato da

cio che sta andando avanti da un secolo a questa parte”.

36



La maggior parte delle persone e rimasta in silenzio,
ha fallito, i media mainstream hanno fallito nel fare la
chiamata globale, anzi al contrario hanno continuato e
incalzato, come fanno da tempo, con orientalismo, isla-
mofobia e hanno immediatamente creato accuse false nei
confronti delle persone palestinesi, dicendo che aveva-
no decapitato i bambini e stuprato le donne, creando un
tessuto di bugie che prima di tutto non ha permesso agli
israeliani di svegliarsi e in secondo luogo ha spianato la
strada per rendere effettivo il genocidio delle persone
palestinesi. Quindi dobbiamo sempre tenere in mente gli
esperimenti di Milgram e della Standford che ci mostrano
come siano proprio le persone piu ordinarie a permettere
l"espansione del male e della sofferenza. Per cui le mie
forze le investo nell’aiutare persone sofferenti e trauma-
tizzate, e poi parlerei anche con persone ordinarie, ma
non perderei il mio tempo con le persone malvagie e cru-
deli, ci sara sempre crudelta nel mondo ma io spero che
la responsabilita delle persone ordinarie possa sfidare

questo male.

37



Domanda 1: La mia domanda é relativa all’esperien-
za sul campo: le é mai capitato che qualcuno le chie-
desse una terapia farmacologica e se si come ha affron-
tato tali richieste? Quale era il contesto di tali richie-
ste e secondo la sua esperienza, le persone sono in-
vece generalmente contrarie ad assumere una terapia
farmacologica?

Domanda 2: Io volevo sapere se ci sono delle espe-
rienze di collettivizzazione anche rispetto alla pratica
clinica cioé una sorta di messa in rete di professionist
della salute a livello locale ma anche internazionale. Ad
esempio qui in Italia o comunque in varie parti dell’occi-
dente sono nate reti di professionist della salute contro
il genocidio e per la liberazione del popolo palestinese
e ieri mi capitava di leggere una affermazione con cui
sono molto d’accordo, che non dovrebbe esistere di per
sé una rete o dei professionisti della salute che si dichia-
rano contro il genocidio perché come professionist della
salute non ci dovrebbe essere bisogno di esplicitare que-

sto, eppure purtroppo non é cosi. Soprattutto, diciamo

38



in questo contesto occidentale c’é la retorica per cui la
psicoterapia deve essere neutra, apolitica, dove dietro
la neutralita si cela in realta ovviamente l’avanzamen-
to di un approccio che favorisce spesso una posizione
dominante e di oppressione. Qui creiamo anche reti in
quanto professionist appartenenti a comunita minorizza-
te che lavorano con comunita minorizzate e mi chiedevo
se ci fosse qualcosa di simile, di riproducibile o se ci
sono delle suggestioni a riguardo.

Domanda 3: Volevo fare una domanda rispetto al
trauma coloniale causato dall’esilio, la mia domanda é
su tutte quelle esperienze palestinesi, dalla prima alla
seconda generazione, da chi ha lasciato la Palestina nel
'48, nel 67, a chi la sta lasciando oggi o chi é nato in
esilio. La mia domanda é relativa alla collettivizzazio-
ne della guarigione e il processo collettivo per cui in
un contesto sociale si puo condividere quello che é il
proprio trauma e in qualche modo processarlo assieme.
Forse quindi la mia domanda é piu relativa a chi in dia-

spora come palestinese vive questo esilio, la solitudine

39



di questo trauma e come questa cosa puo essere proces-
sata insieme in vista poi di una liberazione collettiva e

di tutt noi.

Samah: Iniziero con la tua domanda perche e stratificata
e la risposta € un po’ dettagliata. Naturalmente le per-
sone palestinesi in diaspora risentono della nostra storia
e del frauma coloniale e voglio farvi degli esempi su cose
che ho osservato, ovvero che dipende molto da dove sono
si sono dovuti stabilire. Io lavoro online con molte per-
sone di origine palestinese e ho potuto osservare qualche
problema prototipico: per esempio ci sono persone che
sono cresciute in campi profughi nel mondo arabo il cui
unico obieftivo di vita e ottenere un passaporto, o c'e
un'altra parte di popolazione che lavora nel golfo, che
lavora molto duramente per racimolare i soldi per poter
comprare un passaporto. Per cui questo € un problema
davvero molto comune. Seconda cosa, queste persone
sentono di non poter esprimere la loro opinione nel luo-

go in cui sono, sentono che la situazione in cui sono ¢

40



molto precaria al punto che puo essere molto intimida-
torio, minaccioso. Inoltre, io lavoro anche con diverse
generazioni di palestinesi che vivono in Europa e negli
Stati Uniti. Qui in occidente, queste persone sentono la
minaccia, il pericolo di esprimere il loro essere palesti-
nesi, per esempio se vogliono organizzare iniziative per
la Palestina. E le generazioni piu vecchie sentono molto
di pit la minaccia rispetto alle persone pit giovani. Se
per esempio sei una persona che € andata in Francia o in
Germania e sei un medico o un ingegnere e hai lavorato
molto duramente per poterti assicurare un’educazione,
temi che esprimere la tua opinione possa mettere a re-
pentaglio il tuo status professionale e non puoi correre
di nuovo questo rischio. La tua vita fino a quel mo-
mento & stata molto difficile, essendo figlio di persone
rifugiate, vivendo in Europa, sei riuscito ad arrivare fi-
no i con tantissimo sforzo e tanta sofferenza, per cui
non vuoi che né tu o i tuoi figli diciate o facciate niente
che possa metftere a rischio il tuo status professionale.

Le generazioni pit giovani si sentono un po’ piu rassicu-

41



rate, sentendosi pit europei o statunitensi, cosa che le
vecchie generazioni non sentono, anche se hanno tutti i
documenti in regola non si sentono italiani, francesi o
tedeschi. Le persone piu giovani sentono di piu questa
cosa perche padroneggiano meglio la lingua, la cultura
e il mindset. Alcuni iniziano ad avere nostalgia della
Palestina e rimpiangono che i loro genitori non abbiano
parlato loro in arabo, e questa € una grossa barriera per
loro che li fa sentire in qualche modo disconnessi, non
potendo capire tutto di quello che succede in Palestina
poiché alcuni softotesti sono troppo complessi per loro.
Sentono che questa ¢ la loro perdita, la connessione sem-
bra richiedere sempre uno sforzo extra per potersi sentire
davvero in sinfonia con le persone che vivono in Palesti-
na. Ma queste nuove generazioni tendono ad essere piu
coraggiose dei loro genitori, genitori che probabilmen-
te in risposta al frauma non hanno trasmesso la lingua
o raccontato abbastanza della storia palestinese proprio
per poter proteggere il figlio da quella connessione cosi

dolorosa. Queste sono solo alcune delle mie osservazio-

42



ni lavorando con queste persone. Voglio anche dire che
capisco le difficolta, ma le persone palestinesi in dia-
spora possono essere una risorsa molto importante per il
sumud di tutte le altre persone palestinesi. D'altronde ¢
gia cosi, perché molta dell’economia palestinese si basa
sulle famiglie che vivono all’estero e che provano a sup-
portare la Palestina mandando soldi. Questo va bene ma
penso che debbano anche prendere consapevolezza del
loro ruolo politico, e diventare ambasciatori/trici e por-
tavoce per la nazione palestinese finché non abbiamo dei
rappresentanti. Sono persone che parlano molte lingue e
conoscono la mentalita dei luoghi in cui vivono, posti in
cui si presuppone ci sia un margine di democrazia per cui
dovrebbero sfruttare quel supposto margine democratico
per poter far progredire questa terribile situazione e la
causa palestinese.

Per passare a risposte un po’ piu brevi. Quella sulla
farmacologia: si, ci sono molte persone che vengono e
chiedono dei farmaci. A volte le loro richieste sono legit-

time, molte altre volte invece non sono legittime, dipende

43



da cosa si aspettano dal farmaco. Studiamo ogni caso in-
dividualmente per decidere quando il farmaco puo essere
d’aiuto e quando non puo essere prescritto perché infor-
pidirebbe solo i sinfomi. Questa decisione viene presa sia
con conoscenze mediche ma anche con una profonda con-
sapevolezza delle condizioni e dei sintomi che la persona
sta affrontando. Riguardo invece alle pratiche mediche
e agli interventi collettivi: si, abbiamo diversi esempi di
intervento collettivo che abbiamo fatto con ex-detenuti,
con madri in lutto, con bambini fraumatizzati e che hanno
perso membri della famiglia. Vorrei far riferimento a un
articolo che ho scritto, pubblicato su una rivista psicoa-
nalitica, sull’'uso degli aquiloni con bambini piccoli che
hanno perso membri della famiglia. In questo laborato-
rio i bambini sono incentivati a costruire gli aquiloni in
gruppo e ad aiutarsi l'un l"altro. Per costruirli usano
carta bianca e ci disegnano e scrivono sopra quello che
vogliono, lo fanno volare e poi tornano per una seduta
di riflessione collettiva. Sono incoraggiati a parlare del

messaggio che vogliono mandare con il loro aquilone, di

44



dove era destinato ad andare, di chi avrebbe dovuto rag-
giungere, e di solito le persone parlano della perdita di
membri della famiglia o persone che stanno oltre il muro
di separazione. E’ un’opportunita, quindi, per aiutare i
bambini a trascendere tutto quel dolore e riflettere su di
esso. Questo articolo e stato ispirato dall’immagine di
un bambino di Al-Moasis che stava facendo volare il suo
aquilone mentre i droni stavano assassinando la gente.
E anche ispirato dalla ricchissima letteratura palestine-
se, di storie e canzoni per bambini, in cui si trova la
metafora dell’aquilone. Stiamo anche scrivendo, il mio
team ed io, un paper sull’uso del giardinaggio con le
madri in lutto. Piantiamo una pianta o un piccolo albero
con il nome della persona che si é persa. Penso quindi
che applichiamo cose diverse in base al contesto, all’e-
sperienza comune per aiutare le persone a riflettere su
quelle esperienze. Ultimo elemento della tua domanda
era sui gruppi e network medici e di salute mentale: ne
abbiamo alcuni che hanno sfidato la violenza che pren-

deva di mira gli staff medici, perche quello che abbiamo

45



osservato durante l'ultima escalation € un bersagliamen-
to del personale medico senza precedenti, una completa
demolizione e distruzione del sistema sanitario. Sappia-
mo che centinaia di medici sono stati imprigionati, alcuni
torturati a morte, molti altri sono stati uccisi. Questo
ha mobilizzato molti dottori e professionisti della salute

mentale a parlare contro questa situazione.

Domanda 1: A me piacerebbe ritornare sulla questio-
ne del trauma e dell’agency che é stato affrontata pri-
ma. La mia domanda é: che cosa si puo recuperare di
fronte, per esempio, a questo schifo di video di Trump
(ndr. video su gaza come costa turistica/resort), cilie-
gina sulla torta di tutta questa distruzione? Che agency
si puo avere se in qualche modo hanno gia deciso per
te, se hanno gia fatto un disegno di cui tu sei solo una
piccola pedina, e la distruzione che hai subito non basta
ma si viene ulteriormente schiacciati nascondendo quel-
lo che e successo? E una seconda domanda: com’é stato

accolto questo video?

46



Domanda 2: Ciao, io volevo tornare un po” al Sumud:
tra le varie cose che ho letto riguardo questo termine mi
era piaciuta la definizione di "percepire il sé in un pro-
cesso rivoluzionario e metterlo in pratica”. Anche se so
che i contesti son diversi qui in occidente, volevo sa-
pere il suo punto di vista su chi qui in occidente, alle
nostre latitudini, cerca di mettere in pratica il sumud
rispetto a questa definizione, oltre la resistenza ma an-
che nella trasformazione dell’esistente, e chi quindi si
percepisce in un processo rivoluzionario e lo mette in
pratica. Molto spesso qui in occidente una delle tecni-
che di chi detiene il potere é la patologizzazione della
lotta, e quindi una patologizzazione del soggetto che si
percepisce rivoluzionario. Vorrei sapere cosa ne pensa.

Domanda 3: Ciao, parto da un piccolo aneddoto e
poi faccio la domanda. Una decina di anni fa un compa-
gno palestinese che era appena arrivato in Italia dalla
Cisgiordania, dopo qualche tempo che era qui ha comin-
ciato a sentirsi molto male, aveva un peso nel petto ed

era agitato. Ha fatto quindi delle analisi, che pero ripor-

47



tavano un quadro clinico perfetto, aveva vent’anni, non
aveva nulla. Allora io ho suggerito: "Forse hai l’ansia”.
Un compagno italo-palestinese che era con noi non era
riuscito su centoventi mila parole arabe a trovare una
traduzione per questo sentimento che lui invece da mez-
zo italiano, diciamo, conosceva. Quindi all’epoca, dieci
anni fa, ne abbiamo concluso che [’ansia é uno stato
occidentale molto collegato appunto all’isolamento e al-
la competizione. Percio ti chiedo innanzitutto se é vero
che non esiste una traduzione di questo malessere. E poi
-visto che qui in questi dieci anni i nostri stati ansiogeni
si sono molto legati a una diffusione della tecnologia e
quindi ci sono le ansie e le depressioni da dispositivo-
volevo chiedere se ['uso della tecnologia nell’apartheid,
visto l'uso di strumenti di controllo tecnologico molto
capillari, dalle telecamere ai sistemi di riconoscimento
come "Red Wolf” (che anche noi adesso noi stiamo im-
portando), possa aver dato luogo a forme di malessere
psichico precise. Mi chiedo quindi se ci siano delle ana-

logie e cosa ci dobbiamo aspettare da queste forme di

48



controllo tecnologico diffuse.

Samah: Riguardo alla domanda su Gaza, Trump, il video
e l'espressione di agency, avete visto Il video del ba-
cio che ha distrutto "hasbara, la propaganda israeliana?
Bene, le persone da questo genere di cose possono ritro-
vare un senso di agency, di autodeterminazione. Israele
ha un enorme apparato mediatico, controlla i media in
tutto il mondo, ma alcune volte semplici persone palesti-
nesi riescono a mostrare una confro narrativa attraverso
un’immagine, una storia o una singola esperienza. Noi
perdiamo agency e cadiamo nella totale impotenza se
smettiamo di provare. Noi continuiamo a provare anche
se sappiamo che siamo molto piccoli in questa battaglia,
sappiamo che € una battaglia impari ma il fatto che le per-
sone continuano a credere nella loro capacita di sfidarli e
lottare € molto importante. E nonostante questa enorme
discrepanza di mezzi e forze, alcune persone palestinesi
non smetteranno comunque mai di lottare. E da ormai un

secolo che siamo in questa equazione con gli israeliani:

49



loro non avranno mai pace e le persone palestinesi non
smetteranno mai di lottare. Questa e l'equazione, per
cui la lotta non € mai vana. Per chi non avesse mai visto
il video del bacio a cui mi riferivo prima: € un bacio dato
da un ostaggio israeliano che quando é stato rilasciato ha
dato un bacio a due membri di Hamas. E’ stato un bacio
di gratitudine, un bacio molto spontaneo che ha mandato
in frantumi la propaganda israeliana e futte le orribili

cose che sono state dette sui militanti palestinesi.

Riguardo invece alla seconda domanda, ti risponde-
ro partendo dalle due estremita. La prima su “"Sumud”;
penso che “Sumud” sia il regalo che la Palestina ha fat-
to al mondo. Al contrario cio che fa Israele é esportare
macchinari, tecnologie e softwares per lo spionaggio e
usare Gaza e il West Bank come laboratorio del male
per poterlo replicare in altre parti del mondo. Noi per-
sone palestinesi abbiamo un piccolo prodotto biologico
che chiamiamo "Sumud” e abbiamo provato a spiegarlo

al mondo e invitiamo chiunque sia interessato a pratica-

50



re il sumud e a conneftersi con le persone palestinesi,
a venire in Palestina, leggere libri palestinesi e trarne
ispirazione. L'altro aspetto della tua domanda era sulla
patologizzazione della lotta. Tu sei una professionista
della salute mentale? Non sei una professionista della
salute mentale. Mi piacerebbe sapere cosa pensi del-
la nostra professione. Quanti professionisti della salute
mentale ci sono nella stanza? [si alzano poche mani] Ok,
quindi posso criticarci liberamente. La nostra professio-
ne ha una lunghissima storia di asservimento al colonia-
lismo. Vorrei dare qualche spunto su cui fare ricerca:
l"eugenetica che decideva chi si potesse riprodurre e chi
no, le false scienze, le pseudoscienze come la frenologia
e i test standardizzati che decidevano chi fosse superiore
e chi inferiore, chi avrebbe governato e chi sarebbe stato
controllato. Per esempio, la scuola francese di psichia-
tria in Algeria: Antoine Porot e Octave Mannoni, le cui
conclusioni di ricerca caratterizzavano le persone nor-
dafricane come pigre, inaffidabili, e definivano le madri

algerine come orribili. Mannoni sosteneva che alle per-

51



sone native, alle persone colonizzate, mancava la madre
patria colonizzatrice, che quindi avevano bisogno ed era-
no bramosi di essere colonizzati. Quindi i professionisti
della salute mentale e i dottori hanno giocato un ruolo
importante nel servire la colonizzazione nel corso del-
la storia, come anche oggi. I rivoluzionari kenioti sono
stati forzatamente ricoverati in ospedale sostenendo che
avessero manie di grandezza; in Egitto una persona si ¢
candidata alle elezioni presidenziali ed e stato ricove-
rato in un ospedale psichiatrico, il suo nome é Ayman
Nour. La drapetomania veniva diagnosticata agli schia-
vi che non erano felici di rimanere nelle case dei loro
padroni ma volevano scappare. Nell'esperienza palesti-
nese, per esempio, froviamo Ayalet Shmuel, israeliana,
esperta di tfrauma, che ha definito le persone di Gaza
come sociopatiche e di non sentirsi pertanto a suo agio a
vivere a distanza di frenta chilometri da queste persone
e che si sarebbe dovuto fare qualcosa per allontanarle.
Questo succedeva all’inizio di questa guerra. Quando

l"attivista palestinese Khader Adnan -eroe degli scioperi

52



della fame, risucito pio volte a liberarsi grazie ad essi-
alla fine é stato lasciato morire, hanno detto che si era
suicidato. Ci sono infiniti esempi, uno di cui parlo sem-
pre é che, per esempio, a Gerusalemme vengono imposti
i curricula accademici israeliani e tutti quei bambini che
nelle scuole mostrano atteggiamenti di sfida nei confron-
ti di questi curricula, vengono diagnosticati dal sistema
scolastico con |"ADHD, proprio per il loro atteggiamen-
to sprezzante. E molto facile patologizzare quando non
si empatizza con le legittime emozioni che provano le

persone.

Alla persona che ha fatto l'ultima domanda devo di-
re alcune cose. Voglio dire che per rispondere alla ftua
domanda dovrei scrivere un intero libro e questo libro
sarebbe composto da due capitoli. Il primo capitolo
sarebbe sulle espressioni idiomatiche di sofferenza che
possono essere usate dai palestinesi e che di solito so-
no somatiche; ti faccio un piccolo esempio: le persone

non vengono da te e ti dicono "ho l'ansia”. Se provi a

53



psico-educarle a riguardo vedrai che non é utile, perche
le persone vengono da te e ti dicono "quando ¢ successa
questa cosa ho sentito il cuore in gola” oppure raccon-
tano un’altra esperienza e dicono "mi é caduto il cuore
alle ginocchia”; bisogna sempre sequire dove va il cuore,
i movimenti del cuore delle persone. E poi qualcun altro
ti racconta che quella cosa “gli ha sradicato il cuore dal
petto”; quindi, le persone usano espressioni idiomatiche
di sofferenza che contengono un forte linguaggio somati-
co perche le persone stanno subendo un fortissimo stress
fisiologico e descrivono quindi quella sofferenza fisica.
E ogni tanto si utilizzano parole che non possono essere
tradotte, avrei bisogno di un dizionario per tradurre. Per
esempio, la parola qaher, ogni palestinese vi parlera di
qaher, come si potrebbe tradurre? Non c’é traduzione.
Avrei bisogno di molto tempo per poter anche solo tra-
durre questa parola, ma € un sentimento molto comune
tra le persone palestinesi. Qaher, ¢ come un'estrema
oppressione, ma va anche oltre, & essere oppresso, € es-

sere schiacciato, € essere distrutto, fatto evaporare. E’

54



un’emozione davvero molto complessa e forte e sentiamo
le persone palestinesi parlarne continuamente. Passando
all’altro capitolo del libro, questo riguarderebbe invece
il linguaggio implicito percheé -e penso che questa sia
un’osservazione da fare in relazione all’oppressione- le
persone di solito usano un linguaggio implicito per farti
sapere come si sentono, oltre alle espressioni somatiche
di cui abbiamo parlato prima. Per esempio, ti diranno
"Quando ho sposato quella donna ho iniziato a balla-
re come un pollo sgozzato”. Quando si ha di fronte una
persona che usa questo tipo di linguaggio implicito & sba-
gliato chiedere cosa intende ma piuttosto puo essere utile
chiedere: "dimmi di pio di quel pollo, percheé e sgozzato
e perche balla in un modo piuttosto che in un altro?”,
bisogna continuare con la metafora. Nei giorni scorsi
persone come voi mi hanno chiesto della questione della
mancanza di sicurezza, di come poter rimanere al sicuro.
Ecco, in mancanza di sicurezza fisica le persone spesso
si nascondono diefro questo tipo di espressioni, dietro le

metafore, ed € nostro compito ascoltare attentamente e

55



creare uno spazio sicuro proprio attraverso quelle meta-
fore e quel linguaggio implicito. Questo diciamo sarebbe
il riassunto del mio libro, ma € comunque qualcosa su cui

devo ancora lavorare.

56






senzanumero@autistici.org
www.senzanumero.noblogs.org



