
!"#"$
!"#$%&'&(%)*"#+,-%#
$'&.,&("#+,//%(('0"#"/#

($"1-"#2%//3,..$%&&',)%

!"#"$%&"'(
!"#$!%&'('#)'"#

!&#)'&&*++!,'#%"+!-.!)/!%+0!)'#1*"2%"34*0'#
*#&5%..')!%2!'"*#"'"+%"+'-0*)!.!





Introduzione

Questo opuscolo contiene l’intera trascrizione dell’in-

contro con la psichiatra, psicoterapeuta e autrice Samah

Jabr, in dialogo con il collettivo antipsichiatrico Senza-

numero e l’associazione teatrale nontantoprecisi, avve-

nuto il 28 febbraio 2025, in occasione della presentazio-

ne italiana del suo libro ”Il tempo del genocidio. Rendere

testimonianza di un anno in Palestina”. Senzanumero è

un collettivo nato nel 2015 a Roma dall’esigenza di di-

fendersi dai e ripensare i paradigmi della psichiatria, per

cercare di cucire reti sociali e immaginare insieme delle

alternative alla violenza del sistema psichiatrico.

L’organizzazione di questo evento ha creato i presup-

posti per un incontro e un dialogo tra il collettivo Senza-

numero e la realtà dell’associazione nontantoprecisi,nata

vent’anni fa all’interno dell’ex ospedale psichiatrico di

Roma ”Santa Maria della Pietà” e da allora impegnata a

portare le persone psichiatrizzate al di fuori delle mura

della psichiatria attraverso il teatro. L’incontro, infatti,

1



si è svolto nello spazio che solitamente ospita il labora-

torio teatrale e ha permesso l’inizio di una condivisione

e uno scambio che continua anche oggi.

Più che mai in questo momento è importante esplici-

tare la nostra solidarietà alla resistenza palestinese e la

nostra partecipazione alla lotta contro il colonialismo -

che è la stessa lotta che portiamo avanti contro la vio-

lenza psichiatrica e medica che consolida il colonialismo,

opprimendo le persone considerate ”inumane”, inferiori,

bisognose di civilizzazione. Nella storia dell’occupazio-

ne della Palestina da parte di Israele questi poteri-saperi

sono stati cruciali nello sviluppo e nella sperimentazione

di tecniche di tortura mirate a logorare e distruggere la

resistenza e le esistenze anticoloniali.

Le riflessioni di Samah Jabr, che pongono al centro

l’insufficienza degli strumenti della psichiatria occiden-

tale di fronte al trauma collettivo e sistemico e la vio-

lenza epistemica che ne consegue, risultano tanto ap-

propriate per la resistenza in Palestina quanto per la

lotta antipsichiatrica nel nostro contesto, senza perdere

2



di vista le dovute specificitè.

Questa trascrizione è stata pensata per poter diffon-

dere in modo accessibile il contenuto della registrazione,

disponibile sul sito senzanumero.noblogs.org e per con-

dividere pratiche di resistenza. Anche se la narrazione

psichiatrica diffusa isola e individualizza sempre di più le

nostre lotte, dobbiamo ricordare che l’unica ”cura” al-

l’oppressione sionista è la fine dell’occupazione e, allo

stesso modo, possiamo immaginare il benessere collettivo

solo nella liberazione di tutt*.

Collettivo Senzanumero

3



4



SUMUD

La resistenza come risposta collettiva

al trauma dell’oppressione

M.o: Allora, benvenute e benvenuti a Posto, luogo che

vado a presentarvi così ci collochiamo. È un posto della

cooperativa Passepartout dove svolgono le loro attività

i nontantoprecisi che sono i co-organizzatori di questo

clamoroso evento, insieme al collettivo Senzanumero e a

Sensibili alle foglie. I nontantoprecisi sono un gruppo

che fa ricerca teatrale, iniziata dentro l’ex manicomio di

Roma a Santa Maria della Pietà e che tramite il teatro ha

maturato idee e corpi, attraverso i quali siamo usciti da

quella situazione di lager dell’ospedale psichiatrico.

Nel corso dei tanti anni di lavoro, di attività teatrale,

tante persone, tanti uomini e tante donne, hanno vira-

to la loro vita attraverso il teatro. Il teatro è stato il

mezzo attraverso il quale abbiamo provato a confliggere,

5



a ”contro-effettuare”, per dirla con un termine un po’

esagerato forse, la violenza che decide dei corpi, che de-

cide dei nomi dei corpi; quella stessa violenza che poi si

individua appunto in un soggetto, in un individuo e che

lo fa star male. Il malessere dell’individuo pare sorgere

semplicemente da un individuo che sta male invece noi

pensiamo che l’individuo, il soggetto, il corpo è soltanto

l’ultimo elemento, o processo - per così dire - sul quale

si incarna la violenza della nostra società. A propo-

sito di violenza, oggi stiamo vivendo una violenza fuori

dall’ordinario: un genocidio, di cui Samah ci racconterà.

Facendo le inevitabili distinzioni, possiamo dire che quel-

lo noi abbiamo provato a fare in questi anni è prendersi

cura delle circostanze, il che ha significato per noi fare

una sorta di rivoluzione, nel qui ed ora. Trasformare

lo stato presente delle cose, quello stato presente delle

cose che precipita nei corpi e ce li torce, ce li distrugge,

ce li nomina. Per noi, prendersi cura delle circostanze

ha significato e significa provare ad uscire dalla morsa

del capitale.

6



Il teatro, quindi, per noi qui è un luogo di conflit-

to. E’ il luogo privilegiato del politico, per quanto non

in assoluto. Tramite questo lavoro teatrale di ricerca,

siamo usciti dall’istituzione psichiatrica, istituzione dal-

la quale non si esce mai. L’istituzione psichiatrica non è

l’istituzione in sè ma è la somma: è la città, è il lavoro,

è il traffico cittadino etc etc. E noi ci stiamo dentro,

stiamo fuori, stiamo dentro e stiamo fuori. Lavorare,

però, su questo dentro-fuori è un movimento virtuoso

che in qualche modo ha aperto spazi di libertà e quindi

di benessere. Non voglio parlare troppo perchè ci siamo

detti che, insomma, l’occasione è ben altra che raccon-

tare le vicende di un gruppo teatrale. L’ultima cosa che

dico è che la società, qui in Italia, in occidente, questo

presunto occidente, ci ha polverizzato e ci ha separato.

Oggi questi granelli di polvere si stanno ricompattando

in un tessuto, in un campo siamo tanti, un boato di gente

giovane. E’ incredibile e sono emozionato, siamo emo-

zionati tutti ed è incredibile stare qui in tanti. Esistiamo

qui e ora nonostante quello che ci sta succedendo, che

7



sta succedendo nel mondo. Noi abbiamo Lampedusa do-

ve accade quello che sappiamo, un altro olocausto, i neo

neo fascisti, come dico io, che governano questo cavo-

lo de Paese però eccoci qua. Sono emozionato e anche

vagamente felice, e passo la parola.

M.a: Io sono M.a del collettivo Senzanumero e de-

vo dire che oltre all’occasione di avere Samah con noi,

abbiamo avuto la possibilità di incontrarci con i nontan-

toprecisi e quindi un’occasione doppia. Anch’io sono

emozionata. Brevemente, Senzanumero è un collettivo

antipsichiatrico nato 10 anni fa perchè qualcuno che co-

noscevamo è entrato nel circuito del sistema psichiatrico,

di cui abbiamo conosciuto i molteplici aspetti. Ci siamo

resi conto che è uno di quei sistemi repressivi che in

realtà non vengono considerati tali.

Molte persone non conoscevano affatto quelli che so-

no i metodi psichiatrici, che sono di sopraffazione, sono

autoritari, sono violenti anche quando non raggiungo-

no quelle forme così acute di violenza. Pensate che,

8



per esempio, la persona che soffre, che ha una soffe-

renza psichica, e che viene già definita malato mentale,

è una persona costretta ad essere curata nei modi che

la psichiatria decide. Non ha la libertà di decidere da

chi essere curato, soprattutto se è una persona che non

ha capacità economiche, che spesso viene affidata ad

uno psichiatra del Centro di Salute Mentale del quartiere

senza avere la possibilità di cambiarlo. Nonostante un

rapporto del genere dovrebbe essere un rapporto assolu-

tamente scelto, non c’è questa possibilità. Ha l’obbligo

di presentarsi ogni tot giorni al CSM e spesso, se non

si presenta, il ricatto è quello del Trattamento Sanitario

Obbligatorio. Queste sono solo le forme più blande di

cui noi abbiamo riscontrato l’intrinseca violenza. Mol-

te persone, quando noi ne parliamo, sono stupite perchè

esiste ancora l’elettroshock, in Italia. Esiste la conten-

zione meccanica: ci son dei compagni antipsichiatrici,

il collettivo Artaud che magari molti di voi conoscono,

che stanno seguendo una causa a Pisa contro una delle

multinazionali della salute che segue sia persone psi-

9



chiatrizzate, sia persone con autismo e varie tipologie di

disabilità. A seguito di una denuncia avvenuta da parte

di alcuni genitori di questi ragazzi, sono state instal-

late delle telecamere grazie alle quali si sono scoperti

maltrattamenti fatti di percosse, ma anche di metodi in-

credibili di contenimento della persona in fase di acuzie,

come quello di di avvolgerla in un tappeto per contenerla

e bloccarla.

La psichiatria, seguendone un po’ il suo percorso sto-

rico, è sempre andata a braccetto con quello che è il

potere. Lì dove con potere possiamo intendere lo Stato

o la religione. Ed è sempre andata a braccetto poichè

ha sostenuto quei comportamenti che si decideva fossero

normali, fossero conformi, fossero accettati. E così in

realtà è ancora oggi e, come diceva prima M.o, in que-

sta società ormai, nel contesto in cui viviamo, in questo

piccolo occidente, sono anni che ci portano a rifugiarci

nell’individualità, come se le cose non possano essere

risolte in maniera collettiva. Ognuno si salvi come può e

salvi se stesso. Quindi per noi era fondamentale parlare

10



con Samah del concetto di Sumud che significa resisten-

za, che è resistenza collettiva ma anche individuale, ma

che è anche la cura, la liberazione, la riappropriazione

della dignità e di un’identità individuale e collettiva. Ed

è solo attraverso la resistenza, con l’opposizione all’or-

rore sionista, che il popolo palestinese riesce a trovare

un proprio sè, un’identità anche collettiva.

Qui, in questo occidente, basti pensare al Covid e alla

risposta di quello che è il il piano nazionale di resilienza,

in cui questo termine non ha in sè nessun concetto di re-

sistenza bensì di adattamento alle condizioni in cui siamo

costrette a vivere. Per cui questo aspetto, Sumud, per

noi era fondamentale da approfondire con Samah. Poi

questo sarà un dialogo aperto con Samah quindi chiunque

di voi voglia intervenire è il benvenuto. Come Senzanu-

mero è questo quello che cerchiamo di fare: sostenere

quelle che sono le reti sociali e affettive della persona

che si trova in un momento di crisi - che può essere anche

un momento breve della propria vita - come modo anche

per difendersi dalle violenze di cui M.o parlava prima e a

11



cui siamo tutte e tutti sottoposti. Nei casi di esperienze

tragiche come il TSO o la farmacologizzazione forzata,

che espongono alla croncizzazione di un malessere, cre-

diamo che sia determinante dare una forte importanza a

quelle che sono le relazioni e il supporto alla persona

perchè quella può essere cura. Riteniamo che la soffe-

renza psichica, come dice chiaramente Samah, non sia

assolutamente una questione del soggetto, dell’indivi-

duo, ma è procurata dalle condizioni in cui viviamo. Una

società fatta di competizione, performatività, produttivi-

tà, isolamento non può che causare sofferenza, disagio e

difficoltà nel vivere. Grazie perchè siete tante e tanti e

diamo la parola a Samah.

Samah: Grazie mille e grazie a ”Il Posto” per aver

trovato una connessione tra la situazione in Palestina,

la salute mentale in Palestina e le vostre priorità. È

molto strano essere una psichiatra invitata da un collet-

tivo antipsichiatrico, ma mi sto abituando a questo tipo

di contraddizioni. Ringrazio tutti voi per essere venuti,

12



siete numerosi ed è bello vedere così tante persone uni-

te per amplificare la voce dei palestinesi e per mettere

al centro la tragedia a cui stiamo assistendo in Pale-

stina. Anche grazie alla nostra piccola interazione di

poco fa, mi sono resa conto che avete moltissime priorità

da affrontare eppure siete riusciti a trovare un punto di

incontro, una crossezionalità che può in qualche modo

favorire un dialogo anche con la nostra situazione. E’

molto importante per me che siate riusciti a fare spazio

ad un discorso così.

Mi piacerebbe cominciare evidenziando alcune cose

comuni che ho notato durante l’introduzione dei due col-

lettivi: la prima riguarda il teatro, ma l’arte in generale.

Il teatro e l’arte sono spazi che consentono di parlare

di ciò di cui normalmente non si riesce a parlare. Ho

passato molto tempo a domandarmi come possiamo spin-

gere le persone a parlare delle cose che sono dolorose

o indicibili. La memoria o il ricordo del trauma possono

essere devastanti, e l’arte e il teatro possono diventa-

re degli spazi di transizione che consentono di parlare

13



e affrontare l’indicibile. Un altro punto è quello della

fiducia e dell’aspetto collettivo dell’esperienza umana:

è molto tempo ormai che mi batto per promuovere uno

spostamento dell’approccio alla salute mentale dall’in-

dividuale al collettivo. Questo risponde ad un’esigenza

che è basata su un’analisi dei costi e dell’efficacia, che

è legata al fatto che non abbiamo le risorse per met-

tere chiunque singolarmente su una sedia e affrontare i

problemi individualmente ma anche, e soprattutto, che il

dolore che ci troviamo ad affrontare è prevalentemen-

te collettivo e quindi collettivamente viene espresso in

maniera migliore.

La saggezza e la conoscenza che vengono generate in

gruppo, collettivamente, durante l’interazione, non equi-

vale alla somma delle conoscenze dei singoli che vi par-

tecipano perchè l’interazione è una sfida per le nostre

menti e quindi genera una conoscenza e delle emozioni

estremamente più profonde, soprattutto aiutando a ge-

nerare un senso di appartenenza, concetto fondamentale

per la salute mentale e per il benessere in generale. Ciò

14



che osservo nella nostra esperienza coloniale è che mol-

to spesso si viene presi di mira non perchè si è Amhed

o Abdul ma perchè si appartiene ad un gruppo, perchè si

ha un senso del noi. Molto frequentemente questo porta

ad una reazione, ovvero che l’individuo, per cercare di

sopravvivere, mira a disconnettersi dal gruppo e a diven-

tare un io e quindi si ha una somma di io, io, io. Questo

crea un danno al tessuto sociale. I collettivi, i grup-

pi, tutte queste attività che portano insieme le persone,

aggiustano questo tessuto sociale danneggiato e questo

ecco è un altro punto di incontro fra di noi.

Non sono qui per fare un monologo, eccomi qui: una

psichiatra in un collettivo antipsichiatrico e una palesti-

nese che è pronta a condividere la sua esperienza. Sono

felice di dialogare con voi e aspetto le vostre domande.

15



16



Collezioniamo tre domande alla volta.

Domanda 1: La mia domanda è sul concetto di Su-

mud. Possiamo dire che Sumud è un ampliamento tramite

l’ordine di idee della resistenza di quello che chiamiamo

resilienza, e cioè non solo un adattamento individuale

ad un sistema che non cambia ma anche un’azione di

cambiamento del sistema. La cosa che mi interessa-

va chiedere era: in quanto psichiatra, quali protocolli

clinici usa per attivare processi di costruzione di resi-

stenza collettiva visto che in generale il rapporto è sem-

pre quello di medico-paziente e quindi pensato a uno a

uno? Quindi in che senso si attivano dei processi di cura

collettiva e come si fa?

Domanda 2: Rimango anche io sul clinico anche se

da un altro punto di vista: siccome ovviamente tratterà

tantissimi disturbi da stress post traumatico mi chie-

do come si interviene quando questo stress non viene

solo rivissuto ma è continuo, ovvero le persone sono

sottoposte continuamente a tipi diversi di stress. Vo-

17



levo inoltre sapere se usa delle terapie farmacologiche

e quali difficoltà incontra a causa dell’apartheid anche

farmacologico esistente tra israeliani e palestinesi.

Domanda 3: Mi chiedevo come si relaziona alla fe-

de religiosa dei palestinesi, e di come questa giochi un

ruolo all’interno della resilienza del popolo palestine-

se. Perchè sicuramente è qualcosa che per molti di noi

è fuori dal conosciuto e quindi molto interessante.

Samah: Vi ringrazio per queste domande, cominciamo

dalla prima sul Sumud e sulle pratiche collettive per la

salute mentale: Cominciamo con il dire che il Sumud non

è un protocollo, ma una nozione profondamente radicata

nella cultura e nel sistema valoriale palestinese. Basti

pensare che il concetto di Sumud esiste da più di cento

anni. Ne troviamo delle tracce già nella letteratura pro-

dotta durante il mandato britannico più di cento anni fa.

Il Sumud va aldilà del concetto di resilienza psicologi-

ca che ne è comunque parte. Il sumud è perseveranza,

è resistenza. È trovare il modo di trovare una propria

18



”agency” che si scontri e che ci porti fuori dalla sen-

sazione di impotenza. è un insieme di azioni che può

essere svolto con un ampissimo spettro di modalità volte

a contrastare l’occupazione. Dall’educare i bambini in

modo che crescano con una buona competenza, che pos-

sano rendersi utili dal punto di vista sociale; ripiantare

un albero che è stato sradicato; ricostruire le case che

sono state distrutte; continuare a vivere sul territorio

palestinese. Il Sumud è qualcosa che ci viene trasmes-

so, lo abbiamo ereditato dai nostri genitori e dai nostri

nonni. È qualcosa che ha aiutato i palestinesi a sopravvi-

vere a ogni tentativo di annientarli. È qualcosa, questo

tentativo di annientarci, simile a ciò che abbiamo visto

accadere in altri luoghi: è quello che è avvenuto ai na-

tivi americani, ai nativi australiani, è lo stesso obiettivo

coloniale. Ecco, il Sumud è una forma di sfida a questo

obiettivo coloniale di annientamento. Ora veniamo alle

pratiche collettive. Nel corso dell’ultimo anno e mezzo

abbiamo assistito ad un intensificarsi senza precedenti

dell’attacco contro la Palestina e abbiamo visto crollare,

19



collassare il sistema sanitario, abbiamo visto gli ospe-

dali chiudere, i centri smembrarsi. Lo staff che è stato

costretto a spostarsi e a trasferirsi è stato preso deli-

beratamente di mira, ha perso parenti e persone care.

Al contempo, mentre il sistema sanitario collassava, ab-

biamo assistito ad un’iniziativa dal basso delle persone

che hanno iniziato a raggrupparsi spontaneamente, per

esempio riunire i bambini per educarli perchè continuas-

sero a ricevere un’istruzione. Abbiamo visto gruppi di

persone che si sono raggruppati per continuare a canta-

re, a trasmettere quindi anche una conoscenza popolare

delle nostre canzoni, non solo del nostro patrimonio ar-

tistico. Abbiamo visto giovani donne raggrupparsi per

leggere il corano e trovare delle soluzioni per delle pro-

blematiche che condividevano. Abbiamo visto le persone

raggrupparsi per condividere compassione, per celebrare

le piccole cose. Ecco, questi ambienti di gruppo sono sta-

ti autonomi e noi come professionisti dobbiamo osservarli

e restare colpiti da questo, senza cercare di soverchiarli

ma piuttosto aiutare e facilitare questo raggruppamen-

20



to, questa creazione di ambienti collettivi. Soprattutto,

dobbiamo imparare da quello che le persone ci stanno di-

cendo perchè evidentemente se questa è la ricerca que-

sto è quello che funziona per loro e quindi dobbiamo

diventare dei facilitatori in questo senso.

Riguardo alla seconda domanda, contiene una piccola

trappola sulla terapia farmacologica, perchè naturalmen-

te sono un medico e una psichiatra ed è ovvio che mi sia

capitato di usarla! Ma solo dopo aver esaurito tutte le

possibilità di aiutare quella persona e solo quando c’è

una componente neurobiologica che non possiamo igno-

rare. Sicuramente non uso una terapia farmacologica per

trattare una sofferenza sociale. Quando si presenta da

te una donna che ha subito degli abusi e piange e sta

male non le dai del prozac, come avviene qui in occiden-

te, perchè così la rendi più insensibile e intorpidita in

reazione all’abuso, vorrai invece supportare la sua per-

sona e il suo potersi autodeterminare di modo che abbia

la possibilità di affrontare quell’abuso. Per cui, io uso

21



sì la terapia farmacologica ma al contempo cerco sem-

pre di evitare la patologizzazione e la medicalizzazione

non necessaria. Come dicevi tu prima, vediamo moltis-

simi sintomi di trauma ma il trauma è anche ripetuto e

questo ci mette a dura prova nel nostro lavoro. Io per

esempio ho lavorato con vittime di tortura, e loro ogni

volta che fissiamo il secondo appuntamento mi dicono:

”sì, se non vengo di nuovo imprigionato...”, per cui que-

sta loro incertezza e la costante minaccia che qualcosa

di brutto possa accadere loro è un enorme ostacolo al

lavoro che facciamo con loro, e spesso vengono arrestati

di nuovo. Lo stesso accade per una famiglia in lutto a

cui uccidono il figlio in uno scontro con l’IDF e in po-

chi giorni il fratello verrà arrestato e in pochi mesi la

casa demolita, per cui è una storia senza fine con even-

ti traumatici collettivi, per cui cosa facciamo in questa

situazione? Una delle cose che so del trauma è quanto

è disastrosa la sensazione di impotenza, per cui la cosa

peggiore è non fare niente, bisogna fare qualsiasi cosa

aiuti le persone, reagire alla situazione e non essere pie-

22



trificati dall’impotenza. Questa è espressione della loro

agency. E l’espressione dell’agency è in un certo modo

umanizzante anche se quello che fai è solo una piccola

goccia in faccia ad un potere soverchiante e schiaccian-

te. Nei giorni passati ho avuto discussioni sulla tortura

qui in Italia e qualcuno mi ha detto che documentare lo

ha aiutato a trattare col trauma creando una narrativa

riguardo al tema. Penso, quindi, che per aiutare le per-

sone palestinesi a parlare, creare una narrativa in faccia

alla narrazione dei media mainstream, sempre noncuran-

te, insensibile alla nostra esperienza, è un modo per

riguadagnare il nostro senso di autodeterminazione. E

per coloro che riescono a fare qualcosa in più del solo

raccontare la loro storia, beh quello è ancora un passo

in più in direzione della ”guarigione” (recovery). Una

delle prime lezioni che ho imparato come professionista

della salute mentale è che non sono una salvatrice e che

devo conoscere i miei limiti, perchè con l’aspettativa di

essere una salvatrice sarei sempre delusa e frustrata.

Se mi vedo invece come una testimone o una compagna

23



per questa persona che sta attraversando un percorso

traumatico, sarei invece realistica su ciò che posso of-

frire e la persona così non rimane delusa da aspettative

troppo alte. Se riusciamo, quindi, ad equilibrare tutti

questi elementi possiamo in qualche modo fornire aiuto e

supporto quando ce n’è bisogno. Un’ultima cosa sull’inu-

suale espressione del trauma tra le persone palestinesi,

recentemente ho sentito più persone dirmi ”sto prepa-

rando la mia borsa della Nakba”, sapete cos’è? La Nakba

è l’evento accaduto nel 1948 in cui la maggior parte del-

le persone palestinesi sono state cacciate, ad oggi tutti

ne sono a conoscenza, fa ormai parte della nostra storia.

Adesso lo stiamo vedendo accadere a Gaza e nella West

Bank, e moltissime persone palestinesi tra cui insegnanti,

ingegneri, studenti universitari vengono da me e in modo

molto spontaneo mi dicono che stanno preparando la lo-

ro borsa della Nakba. Io chiedo loro: cosa c’è nella tua

borsa della Nakba? Loro rispodono di avere documenti

importanti, foto di famiglia, chiavi. Questa espressione,

che può essere facilmente capita nell’esperienza pale-

24



stinese, ma che può essere shockante per le persone che

non vivono in Palestina, è solo un dettaglio ordinario

normale che vi fa capire il livello di incertezza in cui

le persone vivono. Noi professioniste dobbiamo essere

pronte ad accogliere quel livello di incertezza, dobbia-

mo aspettarcelo. Spesso io so che un paziente viene a

trovarmi oggi ma non sono sicura che lo vedrò ancora,

per cui faccio il massimo che posso fare in un incontro.

E’ importante riflettere su come possiamo rimodellare i

protocolli di emergenza che abbiamo, di modo che pos-

sano davvero essere adatti ad una risposta di emergenza

e non per un lavoro ordinario alla clinica. Questi sono

solo alcuni esempi. (ndr Agency: è la voce attiva, la

capacità di riguadagnare la propria capacità di agire, la

propria agentività).

Passo ora alla domanda sulla fede religiosa. Ma pri-

ma di tutto cos’è la fede? È l’insieme delle credenze

fondamentali che che si hanno su di sè, sugli altri e sul

mondo, e la fede religiosa può modellare questo pensie-

25



ro su di sè, gli altri e il mondo. Questo gioca un ruolo

molto importante nella cultura palestinese, anche i valori

nazionali giocano un ruolo su come vediamo noi stessi,

gli altri e il mondo. Come prima cosa vorrei parlare

della fede religiosa indipendentemente se sia musulma-

na, cristiana o altro. Ieri mi hanno fatto una domanda

sulle risorse che abbiamo in Palestina, risorse materiali,

risorse umane come professionisti della salute: quelle

che abbiamo sono pochissime, ma abbiamo importantis-

sime risorse culturali e spirituali dalle quali le persone

palestinesi traggono forza e sumud in situazioni difficili.

Per cui la fede religiosa non aiuta solo le persone ad es-

sere pazienti con le circostanze difficili, ma contribuisce

anche alla nostra credenza di avere il diritto di vivere

autonomamente come esseri umani sulla nostra terra. Il

nostro credere nella dichiarazione universale dei diritti

umani ci fa comprendere che non è solo un diritto essere

coinvolti nella resistenza -come sancisce l’articolo della

dichiarazione che lo garantisce come diritto- ma le perso-

ne palestinesi lo pensano anche come un dovere. Inoltre,

26



vorrei dire che il trauma, e il trauma causato da atti di de-

liberato colonialismo, non mira solo a danneggiare il tuo

fisico, il tuo corpo o a renderti schivo, ansioso, impaurito

ma è ancora più profondo, e ha l’obiettivo di cambiare

il tuo sistema di valori. In risposta a questo profondo

e deliberato trauma colonialista, le persone palestine-

si traggono importanti lezioni principalmente dalla loro

etica islamica per aiutarle a trattare con le aggressioni

e le violenze. Voglio darvi due esempi concreti di cose

che ho sentito direttamente dalle persone: il Corano è

un libro piccolo e dato che è piccolo non c’è molto spa-

zio per le ripetizioni, ma c’è un verso che viene ripetuto,

che parla di un confronto avvenuto tra Mosè e i faraoni

con chiare istruzioni di andare dal faraone in quanto tra-

sgressore. C’è un obbligo. Molti palestinesi, da queste

chiare istruzioni, capiscono che è nostro dovere lottare

contro tutte le ingiustizie, non possiamo semplicemente

dire: ”Non mi ha toccato personalmente per cui non ho

nulla da dire a riguardo”. Per cui, per coloro che credo-

no nell’etica islamica è proprio una responsabilità umana

27



combattere contro le ingiustizie, poi certo possiamo di-

battere fino a domani sulle modalità, sul come lottare e

infatti questo è un tema di cui discutiamo molto noi pale-

stinesi. L’altra cosa comunemente usata dai palestinesi

è la citazione di fede, che spesso aiuta le persone ad

essere pazienti con le perdite e i lutti che derivano dalla

lotta. Ogni nazione glorifica i propri martiri, ora io non

ho avuto tempo di fare un giro turistico a Roma ma sono

certa ci siano statue di soldati. Sono stata un paio di

volte in Italia ed entrambe le volte mi sono state rega-

late bandiere partigiane, per cui le persone glorificano e

rispettano coloro che hanno combattuto le ingiustizie e

lo stesso fanno le persone palestinesi. Questa è un’area

in cui i valori nazionali e quelli religiosi si incontrano, il

rispetto per coloro che non accettano il loro assogget-

tamento, la loro oggettificazione, che combattono per la

libertà e per il diritto di vivere come esseri umani. Se

posso aggiungere una cosa: il ragazzo che ha fatto la

domanda, correggetemi se sbaglio, mi pare abbia anche

chiesto che ruolo gioca la religione nella nostra pratica,

28



e devo dire che noi come professioniste della salute non

tiriamo mai fuori l’argomento della religione, ma se è la

persona stessa nel discorso a tirarla fuori allora noi sia-

mo pronte a riceverla, ad accoglierla. Non lo facciamo

mai noi per primi perchè può sortire l’effetto contrario,

se questa persona non condivide questo sistema di valori

e credenze può essere una pretesa un po’ troppo grossa

sul suo ego che può innescare sentimenti negativi o sensi

di colpa. Quindi non è qualcosa che tiriamo fuori noi, ma

se le persone vengono da noi e parlano della religione

come di una risorsa, noi accogliamo quello che dicono e

prendiamo atto del fatto che la religione può essere una

risorsa importante per queste persone.

Domanda 1: Avrei una domanda o più precisamente

un’osservazione. Vorrei dire che siamo noi che ci po-

niamo i nostri problemi e in generale siamo noi che ci

poniamo gli stessi problemi, non ce li può porre nessuno

i problemi che abbiamo. Siamo solo noi che nella nostra

mente ci poniamo i problemi anche se ce li pongono noi

29



non possiamo porceli, cioè non ci possiamo creare dei

problemi se non ce li creiamo prima noi anche se gli altri

ce li creano, questo volevo dire.

Domanda 2: Non vorrei dilungarmi troppo sulla que-

stione religiosa perchè so che non è l’essenziale del-

la pratica di Samah ma volevo approfondire quello che

hai detto finora: hai menzionato la religione cristiana e

quella musulmana, il ruolo che ha anche nella resisten-

za perchè i resistenti riconoscono le ingiustizie come un

attacco ai loro sistema di valori e ai diritti fondamentali

e dunque sentono un dovere a resistere. Vorrei sape-

re che posto ha l’ateismo nella cultura palestinese: ci

sono delle persone atee che hanno avuto ruoli - penso

al fronte popolare e altri - fondamentali nella lotta per

la liberazione della Palestina e per il riconoscimento

palestinese, dunque le convinzioni sono le stesse anche

nella cultura palestinese atea. Inoltre in Palestina ci

sono anche internazionalisti, atei, anarchici e vorrei sa-

pere perchè non li hai menzionati per niente, se sono

proprio insignificanti e o se si inserisocno in qualche

30



modo nell’insieme della resistenza.

Domanda 3: Buonasera, noi ci eravamo visti anche

mercoledì e nella scorsa occasione avevamo parlato del

concetto di resistenza, del sumud e del ripiantare un

albero quando viene sradicato. Ed eravamo arrivati ad

uno dei problemi che è il capitalismo e il colonialismo

psicologico, e il problema che soprattutto qua in occi-

dente noi cresciamo con una cultura colonialista dentro

una cultura capitalista, del tutto contraria ai valori della

resistenza perchè inneggia all’egoismo e all’individua-

lismo; e quindi anche in questo caso nella psichiatria

molto spesso si parla di curare le vittime, di trovare

sollievo per le vittime mentre invece mai si parla del-

la possibilità di curare i carnefici o comunque coloro

che compiono delle violenze nei confronti dei più debo-

li. Quindi volevo chiedere in una prospettiva più ampia

possibile se c’è un metodo per pensare alla guarigione

dei carnefici e non delle vittime. Anche perchè per chi

un po’ si espone sulle tematiche della Palestina non ha

bisogno di arrivare in israele per trovare dei sionisti,

31



talvolta il sionista è dentro casa, è il tuo vicino o il

tuo compagno di scuola. Su certe tematiche ho trovato

grande difficoltà a parlare e ne sono uscito danneggia-

to. Mi chiedevo, per questo, se ha mai affrontato questa

questione.

Samah: Ok, penso che riuscirò ad essere breve con que-

ste tre domande. La prima che riguardava i fattori ester-

ni ed interni: c’è sempre un’influenza reciproca tra la

vulnerabilità interna e lo stress causato dall’esterno, ma

in certe esperienze il fattore esterno è così enorme e so-

verchiante, schiacciante che può spezzare qualsiasi per-

sona e in luoghi in cui c’è violenza sociale e politica il

peso del fattore esterno può essere molto grande sulla

salute delle persone. Per cui quando pensiamo che il

problema provenga dall’interno, una psicoterapia indivi-

duale è necessaria, quando ha a che fare con una violenza

che proviene dall’esterno e col pericolo, allora abbiamo

bisogno di cambiare le strutture di potere che creano

tutta questa sofferenza. Questo per quanto riguarda la

32



prima domanda.

Per la seconda domanda: sì certo prima non l’ho af-

frontato, ho solo menzionato brevemente che la fede può

essere nella religione o nei valori nazionali e coloro che

sono coinvolti nella resistenza e non fanno parte di grup-

pi islamici, nell’esperienza palestinese, son vincolati dal-

la loro etica e dal loro impegno in questi valori nazionali.

I valori umani possono essere atei, possono essere se-

colari e anche molti altri gruppi, magari percepiti solo

come se le loro azioni fossero dettate puramente dal-

l’etica islamica, anche in quel caso è una combinazione

della loro comprensione e conoscenza dei diritti umani

e dell’etica in generale. In più c’è l’etica islamica, che

è molto forte e decisa nell’aiutare le persone e lo fa

principalmente in due modi: prima di tutto sentendo la

responsabilità di lottare per i loro diritti, secondo quello

di sopportare il peso delle perdite e delle conseguenze

di quella posizione così difficile. Tornando al discorso

degli internazionalisti che condividono la causa palesti-

33



nese, penso che nel mondo, a dispetto degli orrori e di

tutta questa mentalità coloniale, ci siano molte persone

con buone intenzioni e buona fede che possono incontra-

re le persone palestinesi grazie al nostro senso comune

di umanità. La solidarietà globale con la Palestina parte

da questa posizione, persone che sanno cosa sia l’empa-

tia, i diritti umani, che hanno virtù che condividono con

le persone palestinesi e che possono quindi rispondere e

reagire all’esperienza palestinese. In più, nel mondo ci

sono molte persone che hanno una storia simile, per cui

anche se non hanno una posizione netta sulla questio-

ne dei diritti umani vedono comunque i loro antenati nel

nostro modo di comportarci, nei nostri occhi e questo

scatena in loro una risposta. Le persone sudafricane,

le persone irlandesi per esempio hanno avuto esperien-

ze simili e questo li rende più sensibili alla questione

palestinese.

Alla terza domanda vorrei dedicare un po’ più di at-

tenzione, prima di tutto perchè è stato difficile per me

34



capirla e penso che ti darò una risposta complessa. Se ho

capito bene riguarda il colonialismo psicologico e cura-

re l’oppressore. Voglio dire che non è così facile come

sembra perchè, in aggiunta a quello che dicevo prima

sulle brave persone che ci sono nel mondo e la loro con-

nessione e risposta alla difficile situazione delle persone

palestinesi, ci sono anche molte brave persone che non

sentono di avere alcuna responsabilità e non si sento-

no agenti attivi nella situazione. Vediamo che possono

essere sfruttate da poteri malvagi. Le persone professio-

niste della salute mentale qui presenti saranno familiari

con l’esperimento di Milgram (Obedience to Authority:

An Experimental View) e l’esperimento dell’Università

di Standford (The Standford prison Experiment). Questi

esperimenti psicologici ci mostrano come persone ordi-

narie o ”brave persone”, quando non riescono a sfidare

il potere e l’autorità, quando pensano che ci sia un’ac-

cusa mossa da una posizione di potere tendono solo ad

ubbidire. Questa è una realtà psicologica molto peri-

colosa perchè non penso che il male cascato sulle vite

35



delle persone palestinesi e di altri gruppi marginalizzati

sia dovuto solo al modo in cui il potere viene attuato, ma

anche a tutto il silenzio, a tutta la neutralità di un nu-

mero enorme di persone. Molto sta nella responsabilità

della terza parte, quella maggioranza che sta in silenzio

di fronte all’orrore, al genocidio. Penso che questo sia

molto importante e penso che sia più gratificante par-

lare a questa sezione di persone piuttosto che curare

l’oppressore. Ora, riguardo appunto al perpetratore, al-

l’oppressore, mi sfugge quale sia la diagnosi, sono malati

o sono crudeli? Se sono malati allora forse possono es-

sere favorevoli o propensi ad un trattamento, ma se sono

crudeli, abbiamo diversi momenti storici di cui possiamo

approfittare per far svegliare le persone dalle loro posi-

zioni arroganti. E penso che il 7 ottobre sarebbe potuto

essere uno di quei momenti, sarebbe potuto essere un

momento per poter dire al mondo, agli israeliani, ai go-

verni occidentali, che supportano israele: ”Svegliatevi!

quello che succede non viene dal nulla, è provocato da

ciò che sta andando avanti da un secolo a questa parte”.

36



La maggior parte delle persone è rimasta in silenzio,

ha fallito, i media mainstream hanno fallito nel fare la

chiamata globale, anzi al contrario hanno continuato e

incalzato, come fanno da tempo, con orientalismo, isla-

mofobia e hanno immediatamente creato accuse false nei

confronti delle persone palestinesi, dicendo che aveva-

no decapitato i bambini e stuprato le donne, creando un

tessuto di bugie che prima di tutto non ha permesso agli

israeliani di svegliarsi e in secondo luogo ha spianato la

strada per rendere effettivo il genocidio delle persone

palestinesi. Quindi dobbiamo sempre tenere in mente gli

esperimenti di Milgram e della Standford che ci mostrano

come siano proprio le persone più ordinarie a permettere

l’espansione del male e della sofferenza. Per cui le mie

forze le investo nell’aiutare persone sofferenti e trauma-

tizzate, e poi parlerei anche con persone ordinarie, ma

non perderei il mio tempo con le persone malvagie e cru-

deli, ci sarà sempre crudeltà nel mondo ma io spero che

la responsabilità delle persone ordinarie possa sfidare

questo male.

37



Domanda 1: La mia domanda è relativa all’esperien-

za sul campo: le è mai capitato che qualcuno le chie-

desse una terapia farmacologica e se sì come ha affron-

tato tali richieste? Quale era il contesto di tali richie-

ste e secondo la sua esperienza, le persone sono in-

vece generalmente contrarie ad assumere una terapia

farmacologica?

Domanda 2: Io volevo sapere se ci sono delle espe-

rienze di collettivizzazione anche rispetto alla pratica

clinica cioè una sorta di messa in rete di professionist

della salute a livello locale ma anche internazionale. Ad

esempio qui in Italia o comunque in varie parti dell’occi-

dente sono nate reti di professionist della salute contro

il genocidio e per la liberazione del popolo palestinese

e ieri mi capitava di leggere una affermazione con cui

sono molto d’accordo, che non dovrebbe esistere di per

sè una rete o dei professionisti della salute che si dichia-

rano contro il genocidio perchè come professionist della

salute non ci dovrebbe essere bisogno di esplicitare que-

sto, eppure purtroppo non è così. Soprattutto, diciamo

38



in questo contesto occidentale c’è la retorica per cui la

psicoterapia deve essere neutra, apolitica, dove dietro

la neutralità si cela in realtà ovviamente l’avanzamen-

to di un approccio che favorisce spesso una posizione

dominante e di oppressione. Qui creiamo anche reti in

quanto professionist appartenenti a comunità minorizza-

te che lavorano con comunità minorizzate e mi chiedevo

se ci fosse qualcosa di simile, di riproducibile o se ci

sono delle suggestioni a riguardo.

Domanda 3: Volevo fare una domanda rispetto al

trauma coloniale causato dall’esilio, la mia domanda è

su tutte quelle esperienze palestinesi, dalla prima alla

seconda generazione, da chi ha lasciato la Palestina nel

’48, nel ’67, a chi la sta lasciando oggi o chi è nato in

esilio. La mia domanda è relativa alla collettivizzazio-

ne della guarigione e il processo collettivo per cui in

un contesto sociale si può condividere quello che è il

proprio trauma e in qualche modo processarlo assieme.

Forse quindi la mia domanda è più relativa a chi in dia-

spora come palestinese vive questo esilio, la solitudine

39



di questo trauma e come questa cosa può essere proces-

sata insieme in vista poi di una liberazione collettiva e

di tutt noi.

Samah: Inizierò con la tua domanda perchè è stratificata

e la risposta è un po’ dettagliata. Naturalmente le per-

sone palestinesi in diaspora risentono della nostra storia

e del trauma coloniale e voglio farvi degli esempi su cose

che ho osservato, ovvero che dipende molto da dove sono

si sono dovuti stabilire. Io lavoro online con molte per-

sone di origine palestinese e ho potuto osservare qualche

problema prototipico: per esempio ci sono persone che

sono cresciute in campi profughi nel mondo arabo il cui

unico obiettivo di vita è ottenere un passaporto, o c’è

un’altra parte di popolazione che lavora nel golfo, che

lavora molto duramente per racimolare i soldi per poter

comprare un passaporto. Per cui questo è un problema

davvero molto comune. Seconda cosa, queste persone

sentono di non poter esprimere la loro opinione nel luo-

go in cui sono, sentono che la situazione in cui sono è

40



molto precaria al punto che può essere molto intimida-

torio, minaccioso. Inoltre, io lavoro anche con diverse

generazioni di palestinesi che vivono in Europa e negli

Stati Uniti. Qui in occidente, queste persone sentono la

minaccia, il pericolo di esprimere il loro essere palesti-

nesi, per esempio se vogliono organizzare iniziative per

la Palestina. E le generazioni più vecchie sentono molto

di più la minaccia rispetto alle persone più giovani. Se

per esempio sei una persona che è andata in Francia o in

Germania e sei un medico o un ingegnere e hai lavorato

molto duramente per poterti assicurare un’educazione,

temi che esprimere la tua opinione possa mettere a re-

pentaglio il tuo status professionale e non puoi correre

di nuovo questo rischio. La tua vita fino a quel mo-

mento è stata molto difficile, essendo figlio di persone

rifugiate, vivendo in Europa, sei riuscito ad arrivare fi-

no lì con tantissimo sforzo e tanta sofferenza, per cui

non vuoi che nè tu o i tuoi figli diciate o facciate niente

che possa mettere a rischio il tuo status professionale.

Le generazioni più giovani si sentono un po’ più rassicu-

41



rate, sentendosi più europei o statunitensi, cosa che le

vecchie generazioni non sentono, anche se hanno tutti i

documenti in regola non si sentono italiani, francesi o

tedeschi. Le persone più giovani sentono di più questa

cosa perchè padroneggiano meglio la lingua, la cultura

e il mindset. Alcuni iniziano ad avere nostalgia della

Palestina e rimpiangono che i loro genitori non abbiano

parlato loro in arabo, e questa è una grossa barriera per

loro che li fa sentire in qualche modo disconnessi, non

potendo capire tutto di quello che succede in Palestina

poichè alcuni sottotesti sono troppo complessi per loro.

Sentono che questa è la loro perdita, la connessione sem-

bra richiedere sempre uno sforzo extra per potersi sentire

davvero in sintonia con le persone che vivono in Palesti-

na. Ma queste nuove generazioni tendono ad essere più

coraggiose dei loro genitori, genitori che probabilmen-

te in risposta al trauma non hanno trasmesso la lingua

o raccontato abbastanza della storia palestinese proprio

per poter proteggere il figlio da quella connessione così

dolorosa. Queste sono solo alcune delle mie osservazio-

42



ni lavorando con queste persone. Voglio anche dire che

capisco le difficoltà, ma le persone palestinesi in dia-

spora possono essere una risorsa molto importante per il

sumud di tutte le altre persone palestinesi. D’altronde è

già così, perchè molta dell’economia palestinese si basa

sulle famiglie che vivono all’estero e che provano a sup-

portare la Palestina mandando soldi. Questo va bene ma

penso che debbano anche prendere consapevolezza del

loro ruolo politico, e diventare ambasciatori/trici e por-

tavoce per la nazione palestinese finchè non abbiamo dei

rappresentanti. Sono persone che parlano molte lingue e

conoscono la mentalità dei luoghi in cui vivono, posti in

cui si presuppone ci sia un margine di democrazia per cui

dovrebbero sfruttare quel supposto margine democratico

per poter far progredire questa terribile situazione e la

causa palestinese.

Per passare a risposte un po’ più brevi. Quella sulla

farmacologia: sì, ci sono molte persone che vengono e

chiedono dei farmaci. A volte le loro richieste sono legit-

time, molte altre volte invece non sono legittime, dipende

43



da cosa si aspettano dal farmaco. Studiamo ogni caso in-

dividualmente per decidere quando il farmaco può essere

d’aiuto e quando non può essere prescritto perchè intor-

pidirebbe solo i sintomi. Questa decisione viene presa sia

con conoscenze mediche ma anche con una profonda con-

sapevolezza delle condizioni e dei sintomi che la persona

sta affrontando. Riguardo invece alle pratiche mediche

e agli interventi collettivi: sì, abbiamo diversi esempi di

intervento collettivo che abbiamo fatto con ex-detenuti,

con madri in lutto, con bambini traumatizzati e che hanno

perso membri della famiglia. Vorrei far riferimento a un

articolo che ho scritto, pubblicato su una rivista psicoa-

nalitica, sull’uso degli aquiloni con bambini piccoli che

hanno perso membri della famiglia. In questo laborato-

rio i bambini sono incentivati a costruire gli aquiloni in

gruppo e ad aiutarsi l’un l’altro. Per costruirli usano

carta bianca e ci disegnano e scrivono sopra quello che

vogliono, lo fanno volare e poi tornano per una seduta

di riflessione collettiva. Sono incoraggiati a parlare del

messaggio che vogliono mandare con il loro aquilone, di

44



dove era destinato ad andare, di chi avrebbe dovuto rag-

giungere, e di solito le persone parlano della perdita di

membri della famiglia o persone che stanno oltre il muro

di separazione. E’ un’opportunità, quindi, per aiutare i

bambini a trascendere tutto quel dolore e riflettere su di

esso. Questo articolo è stato ispirato dall’immagine di

un bambino di Al-Moasis che stava facendo volare il suo

aquilone mentre i droni stavano assassinando la gente.

È anche ispirato dalla ricchissima letteratura palestine-

se, di storie e canzoni per bambini, in cui si trova la

metafora dell’aquilone. Stiamo anche scrivendo, il mio

team ed io, un paper sull’uso del giardinaggio con le

madri in lutto. Piantiamo una pianta o un piccolo albero

con il nome della persona che si è persa. Penso quindi

che applichiamo cose diverse in base al contesto, all’e-

sperienza comune per aiutare le persone a riflettere su

quelle esperienze. Ultimo elemento della tua domanda

era sui gruppi e network medici e di salute mentale: ne

abbiamo alcuni che hanno sfidato la violenza che pren-

deva di mira gli staff medici, perchè quello che abbiamo

45



osservato durante l’ultima escalation è un bersagliamen-

to del personale medico senza precedenti, una completa

demolizione e distruzione del sistema sanitario. Sappia-

mo che centinaia di medici sono stati imprigionati, alcuni

torturati a morte, molti altri sono stati uccisi. Questo

ha mobilizzato molti dottori e professionisti della salute

mentale a parlare contro questa situazione.

Domanda 1: A me piacerebbe ritornare sulla questio-

ne del trauma e dell’agency che è stato affrontata pri-

ma. La mia domanda è: che cosa si può recuperare di

fronte, per esempio, a questo schifo di video di Trump

(ndr. video su gaza come costa turistica/resort), cilie-

gina sulla torta di tutta questa distruzione? Che agency

si può avere se in qualche modo hanno già deciso per

te, se hanno già fatto un disegno di cui tu sei solo una

piccola pedina, e la distruzione che hai subito non basta

ma si viene ulteriormente schiacciati nascondendo quel-

lo che è successo? E una seconda domanda: com’è stato

accolto questo video?

46



Domanda 2: Ciao, io volevo tornare un po’ al Sumud:

tra le varie cose che ho letto riguardo questo termine mi

era piaciuta la definizione di ”percepire il sè in un pro-

cesso rivoluzionario e metterlo in pratica”. Anche se so

che i contesti son diversi qui in occidente, volevo sa-

pere il suo punto di vista su chi qui in occidente, alle

nostre latitudini, cerca di mettere in pratica il sumud

rispetto a questa definizione, oltre la resistenza ma an-

che nella trasformazione dell’esistente, e chi quindi si

percepisce in un processo rivoluzionario e lo mette in

pratica. Molto spesso qui in occidente una delle tecni-

che di chi detiene il potere è la patologizzazione della

lotta, e quindi una patologizzazione del soggetto che si

percepisce rivoluzionario. Vorrei sapere cosa ne pensa.

Domanda 3: Ciao, parto da un piccolo aneddoto e

poi faccio la domanda. Una decina di anni fa un compa-

gno palestinese che era appena arrivato in Italia dalla

Cisgiordania, dopo qualche tempo che era qui ha comin-

ciato a sentirsi molto male, aveva un peso nel petto ed

era agitato. Ha fatto quindi delle analisi, che però ripor-

47



tavano un quadro clinico perfetto, aveva vent’anni, non

aveva nulla. Allora io ho suggerito: ”Forse hai l’ansia”.

Un compagno italo-palestinese che era con noi non era

riuscito su centoventi mila parole arabe a trovare una

traduzione per questo sentimento che lui invece da mez-

zo italiano, diciamo, conosceva. Quindi all’epoca, dieci

anni fa, ne abbiamo concluso che l’ansia è uno stato

occidentale molto collegato appunto all’isolamento e al-

la competizione. Perciò ti chiedo innanzitutto se è vero

che non esiste una traduzione di questo malessere. E poi

-visto che qui in questi dieci anni i nostri stati ansiogeni

si sono molto legati a una diffusione della tecnologia e

quindi ci sono le ansie e le depressioni da dispositivo-

volevo chiedere se l’uso della tecnologia nell’apartheid,

visto l’uso di strumenti di controllo tecnologico molto

capillari, dalle telecamere ai sistemi di riconoscimento

come ”Red Wolf” (che anche noi adesso noi stiamo im-

portando), possa aver dato luogo a forme di malessere

psichico precise. Mi chiedo quindi se ci siano delle ana-

logie e cosa ci dobbiamo aspettare da queste forme di

48



controllo tecnologico diffuse.

Samah: Riguardo alla domanda su Gaza, Trump, il video

e l’espressione di agency, avete visto Il video del ba-

cio che ha distrutto l’hasbara, la propaganda israeliana?

Bene, le persone da questo genere di cose possono ritro-

vare un senso di agency, di autodeterminazione. Israele

ha un enorme apparato mediatico, controlla i media in

tutto il mondo, ma alcune volte semplici persone palesti-

nesi riescono a mostrare una contro narrativa attraverso

un’immagine, una storia o una singola esperienza. Noi

perdiamo agency e cadiamo nella totale impotenza se

smettiamo di provare. Noi continuiamo a provare anche

se sappiamo che siamo molto piccoli in questa battaglia,

sappiamo che è una battaglia impari ma il fatto che le per-

sone continuano a credere nella loro capacità di sfidarli e

lottare è molto importante. E nonostante questa enorme

discrepanza di mezzi e forze, alcune persone palestinesi

non smetteranno comunque mai di lottare. È da ormai un

secolo che siamo in questa equazione con gli israeliani:

49



loro non avranno mai pace e le persone palestinesi non

smetteranno mai di lottare. Questa è l’equazione, per

cui la lotta non è mai vana. Per chi non avesse mai visto

il video del bacio a cui mi riferivo prima: è un bacio dato

da un ostaggio israeliano che quando è stato rilasciato ha

dato un bacio a due membri di Hamas. E’ stato un bacio

di gratitudine, un bacio molto spontaneo che ha mandato

in frantumi la propaganda israeliana e tutte le orribili

cose che sono state dette sui militanti palestinesi.

Riguardo invece alla seconda domanda, ti risponde-

rò partendo dalle due estremità. La prima su ”Sumud”;

penso che ”Sumud” sia il regalo che la Palestina ha fat-

to al mondo. Al contrario ciò che fa Israele è esportare

macchinari, tecnologie e softwares per lo spionaggio e

usare Gaza e il West Bank come laboratorio del male

per poterlo replicare in altre parti del mondo. Noi per-

sone palestinesi abbiamo un piccolo prodotto biologico

che chiamiamo ”Sumud” e abbiamo provato a spiegarlo

al mondo e invitiamo chiunque sia interessato a pratica-

50



re il sumud e a connettersi con le persone palestinesi,

a venire in Palestina, leggere libri palestinesi e trarne

ispirazione. L’altro aspetto della tua domanda era sulla

patologizzazione della lotta. Tu sei una professionista

della salute mentale? Non sei una professionista della

salute mentale. Mi piacerebbe sapere cosa pensi del-

la nostra professione. Quanti professionisti della salute

mentale ci sono nella stanza? [si alzano poche mani] Ok,

quindi posso criticarci liberamente. La nostra professio-

ne ha una lunghissima storia di asservimento al colonia-

lismo. Vorrei dare qualche spunto su cui fare ricerca:

l’eugenetica che decideva chi si potesse riprodurre e chi

no, le false scienze, le pseudoscienze come la frenologia

e i test standardizzati che decidevano chi fosse superiore

e chi inferiore, chi avrebbe governato e chi sarebbe stato

controllato. Per esempio, la scuola francese di psichia-

tria in Algeria: Antoine Porot e Octave Mannoni, le cui

conclusioni di ricerca caratterizzavano le persone nor-

dafricane come pigre, inaffidabili, e definivano le madri

algerine come orribili. Mannoni sosteneva che alle per-

51



sone native, alle persone colonizzate, mancava la madre

patria colonizzatrice, che quindi avevano bisogno ed era-

no bramosi di essere colonizzati. Quindi i professionisti

della salute mentale e i dottori hanno giocato un ruolo

importante nel servire la colonizzazione nel corso del-

la storia, come anche oggi. I rivoluzionari kenioti sono

stati forzatamente ricoverati in ospedale sostenendo che

avessero manie di grandezza; in Egitto una persona si è

candidata alle elezioni presidenziali ed è stato ricove-

rato in un ospedale psichiatrico, il suo nome è Ayman

Nour. La drapetomania veniva diagnosticata agli schia-

vi che non erano felici di rimanere nelle case dei loro

padroni ma volevano scappare. Nell’esperienza palesti-

nese, per esempio, troviamo Ayalet Shmuel, israeliana,

esperta di trauma, che ha definito le persone di Gaza

come sociopatiche e di non sentirsi pertanto a suo agio a

vivere a distanza di trenta chilometri da queste persone

e che si sarebbe dovuto fare qualcosa per allontanarle.

Questo succedeva all’inizio di questa guerra. Quando

l’attivista palestinese Khader Adnan -eroe degli scioperi

52



della fame, risucito più volte a liberarsi grazie ad essi-

alla fine è stato lasciato morire, hanno detto che si era

suicidato. Ci sono infiniti esempi, uno di cui parlo sem-

pre è che, per esempio, a Gerusalemme vengono imposti

i curricula accademici israeliani e tutti quei bambini che

nelle scuole mostrano atteggiamenti di sfida nei confron-

ti di questi curricula, vengono diagnosticati dal sistema

scolastico con l’ADHD, proprio per il loro atteggiamen-

to sprezzante. È molto facile patologizzare quando non

si empatizza con le legittime emozioni che provano le

persone.

Alla persona che ha fatto l’ultima domanda devo di-

re alcune cose. Voglio dire che per rispondere alla tua

domanda dovrei scrivere un intero libro e questo libro

sarebbe composto da due capitoli. Il primo capitolo

sarebbe sulle espressioni idiomatiche di sofferenza che

possono essere usate dai palestinesi e che di solito so-

no somatiche; ti faccio un piccolo esempio: le persone

non vengono da te e ti dicono ”ho l’ansia”. Se provi a

53



psico-educarle a riguardo vedrai che non è utile, perchè

le persone vengono da te e ti dicono ”quando è successa

questa cosa ho sentito il cuore in gola” oppure raccon-

tano un’altra esperienza e dicono ”mi è caduto il cuore

alle ginocchia”; bisogna sempre seguire dove va il cuore,

i movimenti del cuore delle persone. E poi qualcun altro

ti racconta che quella cosa ”gli ha sradicato il cuore dal

petto”; quindi, le persone usano espressioni idiomatiche

di sofferenza che contengono un forte linguaggio somati-

co perchè le persone stanno subendo un fortissimo stress

fisiologico e descrivono quindi quella sofferenza fisica.

E ogni tanto si utilizzano parole che non possono essere

tradotte, avrei bisogno di un dizionario per tradurre. Per

esempio, la parola qaher, ogni palestinese vi parlerà di

qaher, come si potrebbe tradurre? Non c’è traduzione.

Avrei bisogno di molto tempo per poter anche solo tra-

durre questa parola, ma è un sentimento molto comune

tra le persone palestinesi. Qaher, è come un’estrema

oppressione, ma va anche oltre, è essere oppresso, è es-

sere schiacciato, è essere distrutto, fatto evaporare. E’

54



un’emozione davvero molto complessa e forte e sentiamo

le persone palestinesi parlarne continuamente. Passando

all’altro capitolo del libro, questo riguarderebbe invece

il linguaggio implicito perchè -e penso che questa sia

un’osservazione da fare in relazione all’oppressione- le

persone di solito usano un linguaggio implicito per farti

sapere come si sentono, oltre alle espressioni somatiche

di cui abbiamo parlato prima. Per esempio, ti diranno

”Quando ho sposato quella donna ho iniziato a balla-

re come un pollo sgozzato”. Quando si ha di fronte una

persona che usa questo tipo di linguaggio implicito è sba-

gliato chiedere cosa intende ma piuttosto può essere utile

chiedere: ”dimmi di più di quel pollo, perchè è sgozzato

e perchè balla in un modo piuttosto che in un altro?”,

bisogna continuare con la metafora. Nei giorni scorsi

persone come voi mi hanno chiesto della questione della

mancanza di sicurezza, di come poter rimanere al sicuro.

Ecco, in mancanza di sicurezza fisica le persone spesso

si nascondono dietro questo tipo di espressioni, dietro le

metafore, ed è nostro compito ascoltare attentamente e

55



creare uno spazio sicuro proprio attraverso quelle meta-

fore e quel linguaggio implicito. Questo diciamo sarebbe

il riassunto del mio libro, ma è comunque qualcosa su cui

devo ancora lavorare.

56





!"#$%#&'"()*%&+,!+,-,.)(/
000.!"#$%#&'"().#)12)/!.)(/


